
1 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



2 
 

Verantwortung – Erfahrung – Urteil 
 

 
 
 
Verantwortung erscheint im Alltag häufig als moralische Forderung, als Pflicht oder 
als Zuschreibung von außen. Man erwartet Verantwortung von Führungskräften, von 
Eltern, von Institutionen – selten jedoch fragt man nach ihrem inneren Ursprung. 
Philosophisch und psychologisch betrachtet entsteht Verantwortung nicht plötzlich 
und nicht isoliert. Sie ist das Ergebnis eines inneren Weges, der sich in drei 
aufeinander aufbauenden Momenten beschreiben lässt: Erfahrung, Urteil und 
Verantwortung. Diese Trilogie beschreibt einen Reifungsprozess des Menschen, der 
sowohl für das persönliche Leben als auch für Führung und Entscheidung von 
grundlegender Bedeutung ist. 
 
Am Anfang steht die Erfahrung. Erfahrung ist zunächst das, was einem Menschen 
widerfährt, nicht das, was er bereits verstanden hat. Sie ist nicht planbar, nicht 
vollständig kontrollierbar und oft nicht freiwillig. Menschen machen Erfahrungen von 
Erfolg und Scheitern, von Anerkennung und Zurückweisung, von Schuld, Konflikt und 
Verantwortung für andere. Philosophisch betrachtet ist Erfahrung kein Produkt 
bewusster Gestaltung, sondern eine Form der Konfrontation mit Wirklichkeit. Bereits 
Aristoteles erkannte, dass Erfahrung aus wiederholtem Handeln entsteht, ohne 
jedoch automatisch zu Einsicht zu führen. Erfahrung liefert Rohmaterial, aber noch 
keine Erkenntnis. Wilhelm Dilthey unterschied deshalb scharf zwischen abstraktem 
Wissen und gelebter Erfahrung: Erfahrung ist Leben selbst, nicht bloße Information. 
Und Martin Heidegger beschrieb den Menschen als in seine Erfahrungen „geworfen“ 
– sie kommen ihm zuvor, noch bevor er sie deuten oder einordnen kann. 
 
Psychologisch prägen Erfahrungen das Selbstbild eines Menschen tiefgreifend. Sie 
beeinflussen Erwartungen, Vertrauen, Angst und Mut. Doch Erfahrung allein 
garantiert keine Entwicklung. Unverarbeitete oder missverstandene Erfahrungen 
können ebenso gut zu Verhärtung, Zynismus oder Opferhaltungen führen. Erfahrung 
ist daher kein Wert an sich, sondern ein Ausgangspunkt. Erst im nächsten Schritt 
entscheidet sich, ob sie zur Reife beiträgt oder zur inneren Blockade wird. 
 



3 
 

Dieser entscheidende Schritt ist das Urteil. Zwischen dem Erlebten und dem Handeln 
liegt immer eine Phase der Deutung. Urteilen heißt, einer Erfahrung Bedeutung 
zuzuschreiben. In diesem Moment wird entschieden, ob ein Mensch sich als Opfer 
der Umstände versteht, als Lernender oder als Handelnder. Urteile strukturieren 
Wirklichkeit. Sie ordnen, bewerten, gewichten – oft schneller, als dem Betroffenen 
bewusst ist. Philosophisch verstand Immanuel Kant Urteilskraft als zentrale Leistung 
der Vernunft: die Fähigkeit, das Besondere angemessen einzuordnen, ohne 
vorschnell zu verallgemeinern. Hannah Arendt sah im Urteilen eine Form des 
Denkens, durch die der Mensch Haltung zur Welt gewinnt. Urteilen bedeutet, sich zu 
positionieren – innerlich wie äußerlich. Gleichzeitig wies Blaise Pascal darauf hin, dass 
Urteile nie rein rational sind. Gefühl, Intuition und Vernunft wirken stets zusammen. 
 
Psychologisch betrachtet entstehen viele Urteile automatisch und unbewusst. Sie 
sind geprägt von früheren Erfahrungen, emotionalen Mustern und inneren 
Schutzmechanismen. Typische Fehlformen des Urteilens zeigen sich in 
Schuldzuweisungen, Projektionen oder einem vereinfachenden Schwarz-Weiß-
Denken. Reifes Urteilen hingegen verlangt Distanz zur eigenen Erfahrung, die 
Fähigkeit zur Differenzierung und die Bereitschaft, auch sich selbst infrage zu stellen. 
Jedes Urteil über die Welt ist immer auch ein Urteil über das eigene 
Selbstverständnis. 
 
Aus dem Urteil erwächst schließlich Verantwortung. Verantwortung ist kein Gefühl 
und keine bloße Zuständigkeit. Sie ist die bewusste Bereitschaft, für die eigenen 
Entscheidungen und deren Folgen einzustehen. Verantwortung beginnt dort, wo 
Rechtfertigungen enden. Philosophisch formulierte Jean-Paul Sartre diesen Gedanken 
radikal: Der Mensch ist verantwortlich für das, was er aus sich macht. Verantwortung 
ist die Kehrseite der Freiheit. Hans Jonas erweiterte diesen Gedanken um eine 
zeitliche Dimension. In einer Welt technischer und organisatorischer Macht reicht 
Verantwortung über die Gegenwart hinaus; sie betrifft auch zukünftige Generationen 
und die langfristigen Folgen menschlichen Handelns. 
 
Psychologisch wirkt Verantwortung stabilisierend und identitätsbildend. Wer 
Verantwortung übernimmt, erlebt sich nicht mehr als Spielball der Umstände, 
sondern als handelndes Subjekt. Verantwortung bedeutet, Konsequenzen zu tragen, 
Entscheidungen nicht zu delegieren, wenn Haltung gefragt ist, und sich der eigenen 
Wirkung auf andere bewusst zu sein. In diesem Sinn ist Verantwortung keine 
Einschränkung von Freiheit, sondern Freiheit mit Gewicht. 
 
Die innere Logik dieser Trilogie ist klar: Erfahrung konfrontiert den Menschen mit 
Wirklichkeit. Urteil ordnet diese Wirklichkeit. Verantwortung bindet den Menschen 
an sein eigenes Handeln. Ohne Erfahrung bleibt Denken abstrakt. Ohne Urteil bleibt 
Handeln reaktiv. Ohne Verantwortung verliert Handeln seine Glaubwürdigkeit. 
Besonders im Kontext von Führung zeigt sich, dass erst die Verbindung dieser drei 
Momente reife Entscheidungen und tragfähige Haltung ermöglicht. 



4 
 

 
Verantwortung ist damit kein Ausgangspunkt, sondern ein Ergebnis. Sie entsteht 
nicht aus Regeln, sondern aus der Art, wie ein Mensch seine Erfahrungen deutet und 
zu seinen Urteilen steht. In diesem Sinne ist Verantwortung weniger eine Forderung 
als eine Form innerer Reife – und vielleicht die höchste Form menschlicher Freiheit. 
 
Wenn man Verantwortung heute in Unternehmen betrachtet, fällt auf, dass sie kaum 
noch als innere Haltung verstanden wird, sondern zunehmend als funktionale Größe: 
als Zuständigkeit, als Rolle, als Eintrag im Organigramm oder als Argument im 
Karrieregespräch. Damit hat sich der Bedeutungsgehalt von Verantwortung 
tiefgreifend verschoben. Diese Verschiebung ist weder zufällig noch ausschließlich 
individuell verursacht, sondern Ausdruck eines psychologischen, soziologischen und 
historischen Wandels. 
 
In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg, insbesondere in den 1950er Jahren, war 
Verantwortung stark mit Pflichtbewusstsein verbunden. Verantwortung bedeutete, 
eine Aufgabe zu übernehmen und sie – unabhängig von persönlichem Vorteil – 
zuverlässig zu erfüllen. Führung war eingebettet in klare hierarchische Strukturen. 
Diese Hierarchien hatten nicht nur eine ordnende Funktion, sondern boten auch 
psychologische Orientierung: Man wusste, wo man stand, wofür man zuständig war 
und wem man rechenschaftspflichtig war. Verantwortung hatte in diesem Kontext 
einen ethischen Unterton. Sie war weniger verhandelbar als vielmehr eine 
Selbstverständlichkeit. Der Einzelne definierte sich über seinen Beitrag zum Ganzen. 
Verantwortung war Ausdruck von Zugehörigkeit und Loyalität. 
 
Mit dem Übergang in die 1960er und 1970er Jahre veränderte sich dieses Verständnis 
spürbar. Der Einfluss amerikanischer Management- und Organisationstheorien, 
Effizienzdenken und Individualisierung führte dazu, dass Verantwortung zunehmend 
mit Leistung und Entwicklung verknüpft wurde. Verantwortung blieb zwar mit 
Pflichtgefühl verbunden, erhielt jedoch eine neue Dimension: Sie wurde zu einem 
Mittel der persönlichen Profilbildung. Verantwortung zu übernehmen bedeutete nun 
auch, sich sichtbar zu machen, sich zu bewähren und die eigene Karriere aktiv zu 
gestalten. Führung wurde dynamischer, weniger autoritär, aber auch stärker 
erfolgsorientiert. Verantwortung war nicht mehr nur moralische Verpflichtung, 
sondern zugleich strategische Chance. 
 
Spätestens ab den 1980er und 1990er Jahren setzte sich eine weitere Verschiebung 
durch, die bis heute prägend ist. Verantwortung wurde zunehmend entkoppelt von 
Schuld, Konsequenz und persönlicher Haftung. In vielen Organisationen lässt sich 
beobachten, dass Verantwortung eher deklarativ als substantiell verstanden wird. 
Man spricht von Verantwortung, ohne sie im existenziellen Sinne zu tragen. Sie wird 
zum Schaubild, zur Prozessbeschreibung, zur formalen Zuständigkeit – nicht jedoch 
zur inneren Verpflichtung. Psychologisch zeigt sich hier eine deutliche Tendenz zur 
Absicherung: Verantwortung wird übernommen, solange sie Nutzen bringt – etwa in 



5 
 

Form von Status, Gehalt oder Karriereschritten –, aber vermieden, sobald sie mit 
persönlichem Risiko, Schuldübernahme oder langfristigen Folgen verbunden ist.  
 
Diese Entwicklung lässt sich nicht allein moralisch bewerten; sie ist Ausdruck 
gesellschaftlicher Transformation. Die Auflösung traditioneller Bindungen, die 
zunehmende Individualisierung, der Verlust klarer Rollenbilder und die 
Fragmentierung von Organisationen haben dazu geführt, dass Verantwortung ihren 
sozialen Resonanzraum verloren hat. Wo Gemeinschaftssinn, generationen-
übergreifende Loyalität und stabile Hierarchien abnehmen, wird Verantwortung 
zwangsläufig subjektiver und verhandelbarer. Menschen definieren Verantwortung 
nicht mehr primär aus dem Ganzen heraus, sondern aus der Perspektive des eigenen 
Vorteils und der eigenen Sicherheit. Soziologisch betrachtet verliert Verantwortung 
damit ihren Charakter als ethisches Ideal und wird zu einer instrumentellen 
Kategorie. Der Mensch fragt weniger: Wofür stehe ich ein? – sondern eher: Was 
bringt mir diese Verantwortung? In dieser Verschiebung liegt eine tiefe Ambivalenz 
moderner Führung. Einerseits ermöglicht sie Autonomie, Selbstgestaltung und 
Flexibilität. Andererseits untergräbt sie die Bereitschaft, Entscheidungen auch dann 
zu tragen, wenn sie unpopulär, riskant oder mit persönlichem Verlust verbunden 
sind. 
 
Gerade im Kontext von Führung und Entscheidung wird diese Entwicklung sichtbar. 
Führung verlangt Entscheidungen unter Unsicherheit. Entscheidungen wiederum 
erzeugen Folgen – für Menschen, Prozesse und Kultur. Wer Verantwortung nur 
funktional versteht, neigt dazu, Entscheidungen abzusichern, zu delegieren oder in 
Gremien aufzulösen. Verantwortung wird verteilt, bis sie niemand mehr wirklich 
trägt. Aus psychologischer Sicht entsteht so eine kollektive Verantwortungsdiffusion, 
die zwar Konflikte vermeidet, aber Orientierung und Vertrauen untergräbt. 
 
Ethisch betrachtet stellt sich damit eine zentrale Frage: Ist Verantwortung noch eine 
innere Verpflichtung gegenüber Menschen und Zukunft – oder lediglich ein taktisches 
Element im System Organisation? Max Weber unterschied bereits zwischen 
Gesinnungsethik und Verantwortungsethik. Verantwortungsethik bedeutet, nicht nur 
gute Absichten zu haben, sondern die realen Folgen des eigenen Handelns 
mitzudenken und zu tragen. In modernen Organisationen scheint diese Form der 
Verantwortungsethik zunehmend unter Druck zu geraten, weil kurzfristige Ziele, 
Kennzahlen und individuelle Optimierung dominieren. 
 
Für Führungskräfte bedeutet dies eine besondere Herausforderung. Reife Führung 
zeigt sich nicht darin, möglichst viele Verantwortlichkeiten formal zu übernehmen, 
sondern darin, Entscheidungen auch existenziell zu tragen. Verantwortung gewinnt 
ihre Tiefe erst dort, wo sie nicht mehr delegierbar ist – wo jemand bereit ist, für sein 
Urteil einzustehen, auch wenn dies persönliche Nachteile mit sich bringt. In diesem 
Sinn ist Verantwortung keine Frage des Systems allein, sondern der Haltung des 
Einzelnen innerhalb des Systems. 



6 
 

 
Die ursprüngliche Trilogie von Erfahrung, Urteil und Verantwortung erhält hier eine 
neue Aktualität. Erfahrung konfrontiert Führungskräfte mit Ambivalenz und 
Unsicherheit. Urteil verlangt, diese Erfahrungen nicht opportunistisch, sondern 
differenziert zu deuten. Verantwortung schließlich fordert, aus diesem Urteil heraus 
zu handeln – nicht im Sinne der eigenen Absicherung, sondern im Bewusstsein der 
Wirkung auf andere. Dort, wo dieser innere Zusammenhang zerbricht, wird 
Verantwortung zur leeren Formel.  
 
Vielleicht liegt die zentrale Aufgabe moderner Führung nicht darin, Verantwortung 
neu zu definieren, sondern sie wieder zu verinnerlichen: als Ausdruck von Haltung, als 
Bindung an Konsequenzen und als Beitrag zum Ganzen. Verantwortung ist dann keine 
Last vergangener Zeiten, sondern eine ethische Antwort auf die Freiheit moderner 
Organisationen. Ohne sie bleibt Führung funktional – mit ihr wird sie menschlich und 
glaubwürdig. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Verantwortung und das missverstandene Verinnerlichen 
 
Die Forderung, Verantwortung wieder zu verinnerlichen, klingt zunächst 
selbstverständlich und plausibel. Bei näherer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass 
genau dieser Begriff der Verinnerlichung heute in einer Weise gebraucht wird, die der 
Verantwortung eher entgegensteht als sie zu fördern. Denn Verinnerlichung wird 
zunehmend mit Gefühlsausdruck, Selbstthematisierung und emotionaler 
Rechtfertigung verwechselt. Das Innere wird nicht mehr als Ort der Reifung, der 
Willensbildung oder der Gewissensentwicklung verstanden, sondern als Bühne der 
Selbstdarstellung. 
 
Diese Form des Verinnerlichens kreist vor allem um das eigene Empfinden. Die eigene 
Befindlichkeit wird zur zentralen Kategorie der Weltdeutung. In Literatur, Popkultur 
und weiten Teilen der öffentlichen Kommunikation begegnet man einer Haltung, in 
der das subjektive Erleben nicht mehr Ausgangspunkt der Verantwortung ist, sondern 
deren Ersatz. Innere Zustände werden ausgestellt, seelische Verletzlichkeit wird 
veröffentlicht, persönliche Krisen werden zu Legitimationen erhoben. Das Innere 



7 
 

dient nicht mehr der Klärung, sondern der Rechtfertigung. Verantwortung wird so 
nicht vertieft, sondern umgangen: Wer sich auf sein Befinden beruft, entzieht sich der 
Frage nach Wirkung, Konsequenz und Beitrag. 
 
Psychologisch lässt sich diese Entwicklung als eine Infantilisierung der Selbstbe-
ziehung beschreiben. An die Stelle von innerer Arbeit tritt innere Erregung. An die 
Stelle von Gewissensbildung tritt Selbstgefühl. Der Mensch bleibt bei sich stehen, 
ohne den Schritt vom Erleben zum Urteil zu vollziehen. Die Erfahrung wird nicht 
geordnet, sondern ausagiert. Damit bleibt auch der Wille unterentwickelt. 
Verantwortung aber setzt Willensleistung voraus: die Fähigkeit, sich nicht nur zu 
fühlen, sondern sich festzulegen. 
 
Diese Haltung spiegelt sich nicht nur im individuellen Ausdruck, sondern auch im 
kulturellen Erscheinungsbild. Die Auflösung von Form, Richtung und Struktur – etwa 
in Mode, Sprache und sozialen Rollen – ist Ausdruck eines tieferliegenden Problems. 
Alles scheint möglich, aber nichts mehr verbindlich. Individualität wird behauptet, 
ohne dass sie sich aus innerer Klarheit speist. Die permanente Variation ersetzt die 
innere Haltung. Was als Freiheit erscheint, ist oft Orientierungslosigkeit. Und 
Orientierungslosigkeit ist ein schlechter Boden für Verantwortung. 
 
Besonders deutlich wird diese Dynamik im kollektiven Raum. Gruppen formieren sich 
weniger über gemeinsame Ziele oder Werte, sondern über geteilte Stimmungen und 
Erregungen. Das Gemeinschaftsgefühl entsteht aus dem Vergleich der eigenen 
Empfindlichkeit mit der der anderen. Man findet sich zusammen, nicht weil man 
etwas gemeinsam tragen will, sondern weil man sich gegenseitig bestätigt. Diese 
Form der Vergemeinschaftung erzeugt Nähe ohne Tiefe und Intensität ohne Richtung. 
Verantwortung aber verlangt genau das Gegenteil: Distanz zum eigenen Affekt und 
Bindung an ein gemeinsames Maß. 
 
In diesem Zusammenhang gewinnt die politische Dimension besondere Bedeutung. 
Das, was sich im Individuellen zeigt, spiegelt sich im Gesellschaftlichen. Auch hier ist 
zu beobachten, dass innere Haltung zunehmend durch kommunikative Gesten ersetzt 
wird. Probleme werden benannt, Gefühle artikuliert, Betroffenheit signalisiert – doch 
der Schritt zur verbindlichen Entscheidung bleibt oft aus. Verantwortung wird 
verteilt, relativiert oder zeitlich verschoben. Die Fähigkeit, eine Gesellschaft aus 
innerer Überzeugung heraus nach vorne zu führen, setzt jedoch genau jene innere 
Verankerung voraus, die heute vielerorts fehlt. 
 
Dabei geht es nicht um Nostalgie oder die Rückkehr zu autoritären Modellen. Es geht 
um die Wiederentdeckung eines inneren Maßes. Verantwortung im klassischen Sinn 
war nie nur Gehorsam oder Pflichterfüllung, sondern Ausdruck einer inneren 
Zustimmung zu einer Aufgabe, die größer ist als das eigene Ich. Diese Zustimmung 
entsteht nicht aus Gefühl, sondern aus Urteil. Erst wer seine Erfahrungen geprüft, 
geordnet und bewertet hat, kann zu einer Überzeugung gelangen, die trägt. 



8 
 

 
Hier zeigt sich erneut die Bedeutung der Trilogie von Erfahrung, Urteil und 
Verantwortung. Wo das Urteil übersprungen wird, verkommt das Innere zur bloßen 
Empfindung. Wo Verantwortung nicht aus Urteil erwächst, wird sie zur Fassade. 
Wahre Verinnerlichung ist kein Sich-Verlieren im eigenen Erleben, sondern ein Sich-
Festlegen auf etwas, das über einen selbst hinausweist. Sie ist Arbeit, nicht Ausdruck. 
Disziplin, nicht Inszenierung.  In diesem Sinn lässt sich Verantwortung als 
Gegenbegriff zur heutigen Überreizung verstehen. Sie verlangt Sammlung statt 
Zerstreuung, Maß statt Überbietung, Bindung statt bloßer Möglichkeit. 
Verantwortung entsteht dort, wo der Mensch nicht nur sich selbst spürt, sondern sich 
selbst verpflichtet. Erst dann wird Individualität wirksam – nicht als Abgrenzung von 
anderen, sondern als verlässlicher Beitrag zum Ganzen. 
 
Vielleicht liegt genau hier der Kern des gegenwärtigen Problems: Solange alle „in 
einem Brei herumrühren“, entsteht noch keine Individualität. Individualität entsteht 
erst dort, wo jemand aus innerer Klarheit heraus bereit ist, für etwas einzustehen. 
Verantwortung ist damit keine Einschränkung des Selbst, sondern seine Form. Ohne 
sie bleibt das Innere diffus – mit ihr wird es wirksam. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Verantwortung, Ordnung und die Einbettung des Individuums ins Ganze 
 
Die Frage nach der Verantwortung lässt sich nicht weiterführen, ohne einen Begriff 
hinzuzufügen, der in der modernen Betrachtung fast vollständig verloren gegangen 
ist: den Begriff der Ordnung. Verantwortung ist nicht allein eine Frage der inneren 
Haltung, des Wollens oder der moralischen Einsicht. Sie ist gebunden an eine Form 
der Welt- und Selbstauffassung, in der der Mensch sich als Teil eines Ganzen versteht. 
Ordnung ist dabei kein äußerer Zwang und keine bloße Disziplin, sondern ein 
bewusstes Verhältnis zur Welt, zum eigenen Leben und zur eigenen Stellung darin. 
 
Ein oft zitierter, aber selten verstandener Bezugspunkt ist Immanuel Kant. Die 
berühmte Regelmäßigkeit seiner Spaziergänge in Königsberg wird gern als skurrile 
Eigenheit dargestellt. Tatsächlich aber war sie Ausdruck eines tieferen Ordnungs-
prinzips. Kants Leben folgte einer inneren Struktur, die Denken, Alltag und moralische 
Reflexion miteinander verband. Ordnung bedeutete für ihn nicht Routine um ihrer 



9 
 

selbst willen, sondern die Schaffung eines stabilen Rahmens, in dem Denken möglich 
wird. Verantwortung setzt genau diese Stabilität voraus. Wer sich selbst nicht ordnen 
kann, kann auch keine Verantwortung für andere übernehmen. 
 
Kants berühmter Satz, dass ihn zwei Dinge mit immer neuer Ehrfurcht erfüllen – der 
gestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir –, verweist auf diese 
doppelte Ordnung. Der Mensch steht zwischen kosmischer Ordnung und innerem 
Gesetz. Verantwortung entsteht genau in dieser Spannung: nicht als private 
Gefühlsregung, sondern als bewusste Antwort auf eine Welt, die größer ist als das 
eigene Ich. Ordnung ist hier nicht eng, sondern weit. Sie verbindet den Einzelnen mit 
einem Sinnzusammenhang, der über ihn hinausweist. 
 
Auch bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel findet sich dieser Gedanke in anderer 
Sprache. Sein Begriff des Weltgeistes beschreibt keine abstrakte Macht, sondern den 
Zusammenhang individueller Handlungen mit historischen und gesellschaftlichen 
Entwicklungen. Verantwortung bedeutet in diesem Verständnis, das eigene Handeln 
nicht isoliert zu betrachten, sondern als Teil eines geschichtlichen Prozesses. Ordnung 
ist hier nicht statisch, sondern dynamisch. Sie entsteht im Zusammenspiel von 
Individuum und Gemeinschaft, von persönlicher Freiheit und objektivem Sinn. 
 
Im Kontrast dazu steht die Willensphilosophie von Arthur Schopenhauer, die die 
innere Kraft des Wollens in den Mittelpunkt rückt. Der Wille ist die Quelle der 
Handlung, die Energie, die den Menschen antreibt. Doch der Wille allein genügt nicht. 
Ohne Ordnung wird er blind. Willensleistung ohne Einbettung führt zur Über-
forderung des Individuums und zur Auflösung gemeinsamer Maßstäbe. Ordnung 
wirkt hier als Korrektiv: Sie verleiht dem Willen Richtung, Maß und Orientierung. 
 
Gerade an diesem Punkt wird deutlich, warum Verantwortung in der Gegenwart so 
schwerfällt. Die moderne Individualität ist stark, aber ungebunden. Sie will sich 
entfalten, ohne sich einzuordnen. Ordnung wird als Einschränkung erlebt, nicht als 
Voraussetzung von Freiheit. Damit verliert Verantwortung ihren Boden. Denn 
Verantwortung verlangt mehr als das Einhalten von Terminen oder das Erfüllen 
formaler Pflichten. Sie verlangt eine bewusste Ausrichtung des eigenen Lebens auf 
etwas, das größer ist als das eigene Erleben. 
 
Ordnung im kantischen Sinne bedeutet, das eigene Leben als Teil eines sinnvollen 
Zusammenhangs zu begreifen. Sie ist eine Form der Bewusstwerdung, die das 
Alltägliche transzendiert. Verantwortung entsteht dort, wo jemand sein Handeln 
nicht nur an persönlichen Vorteilen misst, sondern an seinem Beitrag zum Ganzen. 
Diese Haltung lässt sich nicht verordnen. Sie wächst aus der inneren Entscheidung, 
sich selbst in eine Ordnung zu stellen, die nicht selbstgemacht ist, sondern erkannt 
wird. 
 



10 
 

Die Frage, ob uns die Ordnung verloren gegangen ist, ist daher keine nostalgische, 
sondern eine existentielle. Wo Ordnung fehlt, wird Verantwortung zur Last oder zur 
leeren Formel. Wo Ordnung vorhanden ist, wird Verantwortung zur 
selbstverständlichen Konsequenz. Der Mensch findet dann seinen Platz nicht durch 
Abgrenzung, sondern durch Einfügung. Individualität entsteht nicht durch das 
Verlassen aller Formen, sondern durch die bewusste Wahl einer Form, die trägt. 
 
In diesem Sinne ist Ordnung nicht der Gegensatz von Freiheit, sondern ihre 
Voraussetzung. Sie ermöglicht es, das eigene Leben mit anderen zu verbinden, ohne 
sich selbst aufzugeben. Verantwortung wird so zur Brücke zwischen Selbstver-
wirklichung und Gemeinschaftssinn. Jeder Mensch ist aufgerufen, auf seine Weise 
diese Ordnung zu finden – nicht als Kopie, sondern als persönliche Gestalt eines 
gemeinsamen Prinzips. 
 
Am Ende zeigt sich: Verantwortung verlangt mehr als Gefühl, mehr als Willen und 
mehr als äußere Pflicht. Sie verlangt eine innere Ordnung, die den Menschen 
befähigt, sich selbst als Teil eines größeren Zusammenhangs zu begreifen. Erst aus 
dieser Einbettung heraus wird Verantwortung tragfähig – für das eigene Leben, für 
die Arbeit, für die Gesellschaft und letztlich auch für die Zukunft. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Führung, Organisation und Verantwortung unter Bedingungen der Ungewissheit 
 
Mit der Erweiterung des Verantwortungsbegriffs um Führung und Organisation wird 
deutlich, dass Verantwortung nicht allein eine individuelle Kategorie ist, sondern 
immer auch eine strukturelle und relationale Dimension besitzt. Verantwortung 
entsteht und bewährt sich im Zusammenspiel von Menschen, Rollen und Ordnungen. 
Genau hier jedoch zeigen sich in heutigen Organisationsstrukturen tiefgreifende 
Brüche, die weniger aus einzelnen Fehlleistungen resultieren als aus einem 
veränderten Verhältnis zu Ordnung, Sinn und Ungewissheit. Ein zentraler Bruch 
verläuft zwischen Führungskräften und Mitarbeitern. Auf der Oberfläche erscheinen 
die Erwartungen der Mitarbeiter oft diffus: mangelnde Kommunikation, fehlende 
Wertschätzung, Sinnverlust der Arbeit, das Gefühl, im großen Getriebe einer 
Organisation nicht gesehen zu werden. Diese Klagen sind zunächst nicht als objektive 
Wahrheitsurteile zu verstehen, sondern als Ausdruck eines inneren Orientierungs-
verlustes. Sie benennen weniger konkrete Mängel als vielmehr ein Unbehagen 



11 
 

darüber, keinen tragfähigen Bezugspunkt mehr zwischen dem eigenen Erleben und 
dem Ganzen der Organisation zu finden. 
 
Problematisch ist jedoch, dass diese Vorstellungen häufig selbst in eine Sackgasse 
führen. Denn wo das eigene Erleben zum Maßstab erhoben wird, ohne den Schritt 
zur Verantwortung für das Gemeinsame zu vollziehen, bleibt Sinn eine Forderung an 
andere. Der Wunsch nach Sinn wird zur Schutzbehauptung, wenn er nicht mit der 
Bereitschaft verbunden ist, die eigene Rolle im Ganzen zu reflektieren und mitzu-
gestalten. In diesem Punkt ähneln sich Mitarbeiter- und Führungsperspektive stärker, 
als beide Seiten wahrhaben wollen. 
 
Denn auch viele Führungskräfte verfügen heute nur noch begrenzt über die innere 
Kraft, Ordnung und Verantwortung sichtbar zu machen. Unternehmensstrategien, 
Leitbilder und Ziele existieren zwar auf dem Papier, scheitern aber im Alltag häufig 
daran, dass sie nicht als innere Orientierung gelebt werden. Prozesse und Projekte 
werden abgearbeitet, ohne dass ihr Sinnzusammenhang erfahrbar wird. 
Verantwortung wird delegiert, fragmentiert oder formalisiert, statt als verbindliche 
Haltung vorgelebt zu werden. Führung reduziert sich dann auf Koordination und 
Kontrolle, nicht auf Orientierung. 
 
Diese Entwicklung ist eng mit den Wertverschiebungen der letzten Jahrzehnte 
verbunden. Lange Zeit standen Sicherheit, Stabilität und planbare Gewissheiten im 
Vordergrund. Organisationen versprachen Verlässlichkeit, Karrieren folgten 
nachvollziehbaren Pfaden, Verantwortung war an klare Rollen gebunden. In den 
letzten zwanzig Jahren jedoch hat sich dieses Fundament schleichend aufgelöst. 
Ungewissheit ist zur Normalität geworden. Märkte, Technologien, gesellschaftliche 
Erwartungen verändern sich schneller, als feste Ordnungen es auffangen können. 
 
Die entscheidende Frage lautet daher nicht mehr: Wie sichern wir bestehende 
Ordnung? Sondern: Wie definieren wir Ordnung unter Bedingungen der 
Ungewissheit? Ordnung kann heute nicht mehr primär als feste Struktur verstanden 
werden. Sie muss als Orientierungsordnung neu gedacht werden: als gemeinsamer 
Bezugsrahmen, der Sinn, Verantwortung und Entscheidung miteinander verbindet, 
ohne falsche Sicherheit zu versprechen. Verantwortung verliert dabei zwangsläufig 
ihre Funktion als Garant von Sicherheit. Sie wird vielmehr zur Fähigkeit, ohne 
Gewissheit zu handeln, ohne sich innerlich zu entziehen. 
 
Gerade hier zeigt sich eine Schwäche vieler Führungskräfte. Menschenkenntnis bleibt 
oft oberflächlich, das Menschenbild reduziert sich auf Typologien, Methoden oder 
kurzfristige Trainingsimpulse. Seminare versprechen schnelle Erkenntnisse darüber, 
„wie Mitarbeiter ticken“, ohne die Tiefe individueller Lebens- und Arbeitserfahrungen 
ernsthaft zu berücksichtigen. Der Mensch erscheint als Funktionsträger, nicht als 
verantwortungsfähiges Subjekt. Urteile werden gefällt, Leistungen kontrolliert, 



12 
 

Anweisungen überprüft – doch die Sinnhaftigkeit des Tuns wird selten in einen 
echten Verantwortungszusammenhang überführt. 
 
So entsteht eine doppelte Entfremdung: Mitarbeiter erleben ihre Arbeit als 
bedeutungslos, Führungskräfte erleben ihre Rolle als belastend und undankbar. Auf 
Vorstandsebene und in Geschäftsführungen verschärft sich diese Distanz häufig noch. 
Entscheidungen orientieren sich zunehmend an Selbsterhalt, Wohlstandssicherung 
und Positionssicherung. Der Kontakt zur Realität der Organisation und zu den 
Menschen im operativen Alltag wird schwächer. Verantwortung verschiebt sich nach 
oben in abstrakte Kennzahlen und nach unten in operative Pflichten – aber kaum 
jemand erlebt sie noch als gemeinsame Aufgabe. 
 
Diese Orientierungslosigkeit führt zu einer paradoxen Situation: Alle sprechen von 
Verantwortung, doch kaum jemand weiß noch, wie sie konkret gelebt werden kann. 
Führung wird zur Verwaltung von Unsicherheit, nicht zu ihrer Gestaltung. Dabei wäre 
genau hier ein neuer Ansatz notwendig. Verantwortung unter Ungewissheit bedeutet 
nicht, Sicherheit zu versprechen, sondern Haltung anzubieten. Ordnung entsteht 
nicht durch Kontrolle, sondern durch Verständlichkeit. Sinn entsteht nicht durch 
Appelle, sondern durch nachvollziehbare Entscheidungen, die in einen größeren 
Zusammenhang gestellt werden. 
 
Für Führungspersönlichkeiten – gleich ob Teamleiter, Bereichsleiter oder 
Geschäftsführer – ergibt sich daraus eine klare, wenn auch unbequeme Aufgabe: Sie 
müssen Verantwortung wieder als persönliche Verpflichtung begreifen, nicht als 
Rolle. Das bedeutet, Distanz abzubauen, ohne Nähe zu simulieren; Entscheidungen zu 
erklären, ohne sich zu rechtfertigen; Orientierung zu geben, ohne Gewissheit 
vorzutäuschen. Führung heißt dann nicht mehr, alles im Griff zu haben, sondern 
sichtbar zu machen, worauf sich gemeinsames Handeln stützt. 
 
Ordnung und Verantwortung müssen in diesem Sinne neu zusammengedacht 
werden. Ordnung ist nicht das Ende der Freiheit, sondern ihre Voraussetzung. 
Verantwortung ist nicht die Garantie von Sicherheit, sondern die Bereitschaft, sich 
auch ohne Sicherheit verbindlich einzubringen. Erst dort, wo Führung diesen 
Zusammenhang glaubwürdig lebt, kann Organisation wieder zu einem Raum werden, 
in dem Menschen nicht nur funktionieren, sondern einen Beitrag leisten – für das 
Ganze und damit auch für sich selbst. 
 
 
 
 
 
 
 
 



13 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Literarischer Einschub: Verantwortung, Ordnung und Arbeit 
 
Um Verantwortung und Ordnung nicht nur begrifflich, sondern existentiell zu 
verstehen, lohnt der Blick in die Literatur. Literatur zeigt nicht, was gelten soll, 
sondern was geschieht, wenn Ordnung fehlt, wenn Verantwortung getragen oder 
verweigert wird, wenn Arbeit Sinn stiftet oder zerstört. Gerade darin liegt ihre 
besondere Stärke: Sie macht sichtbar, was Philosophie abstrahiert und 
Organisationen oft verdecken. Drei literarische Perspektiven erscheinen in diesem 
Zusammenhang besonders aufschlussreich, weil sie unterschiedliche Facetten von 
Ordnung, Verantwortung und Arbeit beleuchten. 
 
Thomas Mann – Ordnung als Form der Weltbewältigung Ein erster Zugang führt zu 
Thomas Mann, insbesondere zu „Der Zauberberg“. Der Roman ist kein Arbeitsroman 
im engeren Sinne, aber ein Werk über Ordnung, Zeit und Verantwortung in einer 
Welt, die ihre Selbstverständlichkeiten verloren hat. Das Sanatorium in Davos 
erscheint als streng geregelter Kosmos: feste Essenszeiten, Rituale, medizinische 
Kontrollen, Gespräche mit immer gleichen Figuren. Diese Ordnung wirkt zunächst 
beruhigend, fast schützend. Doch je länger Hans Castorp dort verweilt, desto 
deutlicher wird, dass diese Ordnung auch eine Flucht vor Verantwortung darstellt. 
Arbeit, Entscheidung und gesellschaftliche Teilhabe sind suspendiert. 
 
Thomas Mann zeigt hier eine entscheidende Ambivalenz: Ordnung kann tragen, aber 
sie kann auch betäuben. Wo Ordnung nicht mehr mit Verantwortung gegenüber der 
Welt verbunden ist, wird sie zur Selbstbeschäftigung. Der Roman ist damit ein frühes 
literarisches Bild jener modernen Situation, in der Menschen sich in strukturierten 
Systemen bewegen, ohne wirklich eingebunden zu sein. Verantwortung bleibt 
abstrakt, solange sie nicht an Arbeit, Entscheidung und Beitrag rückgebunden wird. 
 
 
Franz Kafka – Ordnung ohne Verantwortung Einen radikal anderen Blick bietet Franz 
Kafka, etwa in „Der Prozess“ oder „Das Schloss“. Hier ist Ordnung allgegenwärtig – 
Akten, Hierarchien, Zuständigkeiten, Verfahren –, doch niemand übernimmt 
Verantwortung. Die Ordnung existiert als System, nicht als Haltung. Arbeit wird 
verrichtet, Befehle werden weitergegeben, Entscheidungen werden vertagt oder 
anonymisiert. Kafkas Figuren erleben eine Welt, in der Ordnung vollständig von Sinn 



14 
 

und Verantwortung entkoppelt ist. Gerade dadurch entsteht ein tiefes Gefühl von 
Schuld, ohne dass klar wäre, wofür. Verantwortung ist überall eingefordert, aber 
nirgends konkret. Diese literarische Erfahrung ist für moderne Organisationen 
hochaktuell: Wo Prozesse dominieren und Zuständigkeiten fragmentiert sind, 
entsteht Verantwortungslosigkeit durch Überorganisation. Kafka beschreibt nicht 
Chaos, sondern eine Ordnung, die den Menschen entmündigt. 
 
Für Führung bedeutet dies eine Warnung: Ordnung ohne persönliche Verantwort-
ungsübernahme erzeugt Angst, Ohnmacht und Sinnverlust – auch dann, wenn alles 
formal korrekt funktioniert. 
 
Albert Camus – Arbeit, Maß und Verantwortung Eine dritte Perspektive eröffnet 
Albert Camus, insbesondere in „Der Mythos des Sisyphos“ und „Die Pest“. Camus 
stellt die Frage nach Verantwortung in einer Welt ohne metaphysische Sicherheiten. 
Ordnung ist hier nicht vorgegeben, sondern muss im Handeln selbst entstehen. 
Sisyphos ist zur sinnlosen Arbeit verurteilt – und dennoch findet Camus gerade in 
dieser Arbeit eine Form der Würde. Verantwortung entsteht nicht aus Erfolg oder 
Anerkennung, sondern aus der bewussten Annahme der eigenen Aufgabe. 
 
In „Die Pest“ wird dieser Gedanke gesellschaftlich erweitert. Die handelnden Figuren 
übernehmen Verantwortung nicht, weil sie sicher sind, sondern weil sie es für 
notwendig halten. Ordnung entsteht aus gemeinsamem Handeln unter Ungewissheit. 
Arbeit wird zum Ort der Solidarität und der moralischen Entscheidung. Camus zeigt: 
Verantwortung ist kein Zustand, sondern eine Haltung im Tun. 
 
Gerade für Führungskräfte ist dieser Gedanke zentral. Verantwortung bedeutet nicht, 
alles zu kontrollieren, sondern im Angesicht des Unkontrollierbaren handlungsfähig 
zu bleiben. Ordnung entsteht hier nicht aus Hierarchie, sondern aus Verlässlichkeit im 
Handeln. Diese drei literarischen Stimmen markieren unterschiedliche Gefahren und 
Möglichkeiten: 
 
• Bei Thomas Mann: Ordnung ohne Weltbezug führt zur Erstarrung. 
• Bei Kafka: Ordnung ohne Verantwortung führt zur Entfremdung. 
• Bei Camus: Verantwortung ohne Gewissheit schafft menschliche Ordnung. 
 
Der Begriff der Arbeit verbindet diese Perspektiven. Arbeit ist mehr als 
Erwerbstätigkeit. Sie ist der Ort, an dem Ordnung konkret wird und Verantwortung 
sich bewähren muss. Wo Arbeit nur funktional verstanden wird, verliert sie ihren 
sinnstiftenden Charakter. Wo sie jedoch als Beitrag zum Ganzen begriffen wird, 
entsteht eine Verbindung zwischen Individuum, Organisation und Gesellschaft. 
Literatur zeigt damit, was für Führung und Organisation entscheidend ist: 
Verantwortung ist nicht delegierbar, Ordnung nicht neutral, Arbeit nicht sinnlos. Sie 
sind Ausdruck eines Menschenbildes. Wo dieses Menschenbild verkümmert, werden 



15 
 

Organisationen zwar effizient, aber innerlich leer. Wo es ernst genommen wird, 
entsteht die Möglichkeit einer Ordnung, die trägt – auch unter Ungewissheit. 
 
Dieser literarische Einschub macht deutlich: Verantwortung ist nicht nur eine 
Managementfrage, sondern eine kulturelle und geistige Aufgabe. Und vielleicht ist 
genau das der Punkt, an dem Führung heute neu ansetzen muss. 
 
 
Erfahrung – Urteil – Verantwortung – Ordnung 
 
Verantwortung wird in der Gegenwart häufig als funktionale Kategorie verstanden: 
als Zuständigkeit, als Rolle, als formale Erwartung innerhalb von Organisationen. 
Damit ist sie jedoch bereits verkürzt. Verantwortung ist weder bloß moralische 
Forderung noch organisatorische Zuschreibung. Sie ist das Ergebnis eines inneren 
Weges, der Erfahrung, Urteil und Verantwortung miteinander verbindet – und der 
ohne einen weiteren, oft vernachlässigten Begriff nicht tragfähig ist: Ordnung. 
 
Am Anfang steht die Erfahrung. Erfahrung ist das, was einem Menschen widerfährt, 
bevor er es versteht. Sie ist ungeordnet, widersprüchlich, oft schmerzhaft oder 
irritierend. Menschen machen Erfahrungen von Arbeit, Anerkennung, Scheitern, 
Macht, Ohnmacht und Verantwortung für andere. Doch Erfahrung allein führt nicht 
zur Reife. Sie bleibt Rohmaterial. Schon Aristoteles wusste, dass Erfahrung Einsicht 
ermöglicht, sie aber nicht garantiert. Erst wenn Erfahrung geordnet, reflektiert und 
eingeordnet wird, kann sie zum Ausgangspunkt von Verantwortung werden. 
 
Dieser ordnende Schritt ist das Urteil. Urteilen bedeutet, dem Erlebten Bedeutung zu 
geben und es in einen Zusammenhang zu stellen. Immanuel Kant verstand 
Urteilskraft als zentrale Fähigkeit der Vernunft: das Besondere nicht vorschnell zu 
verallgemeinern, sondern angemessen einzuordnen. Hannah Arendt sah im Urteilen 
den Akt, durch den der Mensch Haltung zur Welt gewinnt. Ohne Urteil bleibt 
Erfahrung bloßes Geschehen; mit Urteil wird sie Teil einer inneren Ordnung. 
 
Aus dem Urteil erwächst Verantwortung. Verantwortung ist keine Emotion und keine 
formale Pflicht. Sie ist die Bereitschaft, für das eigene Handeln und dessen Folgen 
einzustehen. Jean-Paul Sartre formulierte dies radikal: Der Mensch ist verantwortlich 
für das, was er aus sich macht. Verantwortung ist damit untrennbar mit Freiheit 
verbunden – nicht als Sicherheit, sondern als Zumutung. 
 
Doch Verantwortung bleibt fragil, wenn sie nicht eingebettet ist. Hier tritt der Begriff 
der Ordnung in den Vordergrund. Ordnung ist nicht Disziplin, nicht Kontrolle und 
nicht äußere Regelhaftigkeit. Ordnung ist eine Form der Welt- und Selbstauffassung, 
in der der Mensch seinen Platz im Ganzen erkennt. Kants bekanntes Bild vom 
gestirnten Himmel über mir und dem moralischen Gesetz in mir verweist genau auf 



16 
 

diese doppelte Ordnung: die äußere Welt und die innere Gesetzmäßigkeit des 
Menschen. Verantwortung entsteht dort, wo sich beide berühren. 
 
Diese Einsicht wird besonders deutlich, wenn man sie literarisch betrachtet. Literatur 
zeigt nicht, wie Ordnung sein sollte, sondern was geschieht, wenn sie fehlt, verzerrt 
oder missverstanden wird. 
 
Bei Thomas Mann, etwa im Zauberberg, begegnet uns eine Welt perfekter Ordnung 
ohne Weltbezug. Rituale, Strukturen und Regeln erzeugen Stabilität, aber sie 
entlasten zugleich von Entscheidung und Verantwortung. Arbeit, gesellschaftlicher 
Beitrag und historisches Handeln sind suspendiert. Ordnung wird zur Flucht. Mann 
zeigt, dass Ordnung ohne Verantwortung zur Erstarrung führt – eine Parallele zu 
modernen Organisationen, die perfekt organisiert sind, aber innerlich leer bleiben. 
 
Franz Kafka führt diesen Gedanken ins Extrem. In „Der Prozess“ oder „Das Schloss“ ist 
Ordnung allgegenwärtig, aber niemand trägt Verantwortung. Zuständigkeiten 
existieren, aber Entscheidungen verdampfen im System. Arbeit wird verrichtet, ohne 
Sinnzusammenhang. Kafka beschreibt damit eine Ordnung, die den Menschen 
entmündigt. Verantwortungslosigkeit entsteht hier nicht durch Chaos, sondern durch 
Überorganisation. Für heutige Unternehmen ist das eine präzise Warnung: Wo 
Ordnung nicht durch persönliche Haltung getragen wird, erzeugt sie Angst, 
Schuldgefühle und Orientierungslosigkeit. 
 
Einen Gegenentwurf liefert Albert Camus. In „Der Mythos des Sisyphos“ und „Die 
Pest“ entsteht Ordnung nicht aus Sicherheit, sondern aus Haltung. Arbeit ist mühsam, 
wiederholend, oft sinnlos – und dennoch wird sie zum Ort der Verantwortung. 
Camus’ Figuren handeln nicht, weil sie sicher sind, sondern weil sie sich verpflichtet 
fühlen. Ordnung entsteht aus gemeinsam getragener Verantwortung unter 
Ungewissheit. Arbeit wird hier zum moralischen Raum. 
 
Diese literarischen Perspektiven verdichten, was sich philosophisch und 
organisatorisch zeigt: Ordnung ist keine Strukturfrage, sondern eine Haltungsfrage. 
Verantwortung kann nicht dort entstehen, wo Ordnung entweder zur Flucht, zur 
Maschinerie oder zur bloßen Selbstinszenierung wird. 
 
Gerade in heutigen Organisationen zeigt sich ein tiefer Bruch. Mitarbeiter 
formulieren diffuse Sinnforderungen, Führungskräfte verlieren Orientierung, 
Vorstände und Geschäftsführer entfernen sich von der Lebenswirklichkeit der 
Organisation. Sicherheit und Gewissheit werden gesucht, obwohl sie faktisch nicht 
mehr existieren. Die eigentliche Aufgabe wäre jedoch eine andere: Ordnung unter 
Ungewissheit neu zu denken. Ordnung nicht als Garantie, sondern als gemeinsamer 
Bezugsrahmen. Verantwortung nicht als Schutz, sondern als Bereitschaft, ohne 
Sicherheiten zu handeln. 
 



17 
 

Führung erhält hier eine neue Bedeutung. Führung heißt nicht, Antworten zu liefern, 
sondern Orientierung zu ermöglichen. Nicht Kontrolle, sondern Verständlichkeit. 
Nicht Selbstsicherung, sondern Einbindung. Verantwortung wird dann nicht delegiert, 
sondern vorgelebt. Arbeit wird nicht nur organisiert, sondern als Beitrag zum Ganzen 
erfahrbar gemacht. 
 
Der große Bogen dieses Essays lässt sich so zusammenfassen: 

 Erfahrung konfrontiert uns mit der Welt. 

 Urteil ordnet diese Erfahrung. 

 Ordnung gibt dem Urteil einen Zusammenhang. 

 Verantwortung verbindet den Menschen mit diesem Zusammenhang. 
 
Wo Ordnung verloren geht, verflüchtigt sich Verantwortung. Wo Verantwortung 
fehlt, wird Ordnung leer. Die Herausforderung der Gegenwart besteht darin, beide 
neu zu denken – nicht als Rückgriff auf alte Gewissheiten, sondern als bewusste 
Entscheidung zur Einbettung des eigenen Handelns in etwas Größeres. 
Verantwortung ist dann nicht Last, sondern Form. Ordnung nicht Zwang, sondern 
Sinn. Und Führung nicht Funktion, sondern Dienst an dieser Verbindung. 
 
 
Verantwortung, Ordnung und Führung unter Bedingungen der Ungewissheit 

Führung in der Gegenwart bedeutet nicht mehr, Sicherheit zu garantieren oder 

Gewissheiten zu verwalten. Die Welt der Organisationen ist von Ungewissheit, 

Dynamik und widersprüchlichen Erwartungen geprägt. Gerade deshalb rückt 

Verantwortung als zentrale Führungsqualität in den Mittelpunkt – nicht als formale 

Zuständigkeit, sondern als innere Haltung. 

Verantwortung beginnt dort, wo Absicherung endet. Führungskräfte, die 

Verantwortung ernst nehmen, versuchen nicht, jede Entscheidung zu rechtfertigen 

oder jedes Risiko zu minimieren. Sie sind bereit, für ihre Urteile einzustehen und die 

Folgen ihres Handelns zu tragen. Verantwortung ist in diesem Sinn keine 

Komfortzone, sondern Ausdruck innerer Klarheit. 

Ordnung spielt dabei eine entscheidende Rolle. Ordnung ist nicht Kontrolle, nicht 

Regelwut und nicht bürokratische Starrheit. Ordnung ist Orientierung. Sie schafft 

einen Rahmen, in dem Menschen verstehen können, wofür sie arbeiten, welchen 

Beitrag sie leisten und wie ihre Tätigkeit in ein größeres Ganzes eingebettet ist. Wo 

Ordnung fehlt, wird Verantwortung diffus. Wo Ordnung nur formal existiert, verliert 

Verantwortung ihre Glaubwürdigkeit. 

Führung heißt heute, Ordnung unter Ungewissheit herzustellen. Das bedeutet, 

Entscheidungen nachvollziehbar zu machen, Sinnzusammenhänge sichtbar zu halten 



18 
 

und Verantwortung nicht zu delegieren, sondern vorzuleben. Führungskräfte können 

keine Sicherheit versprechen, wohl aber Verlässlichkeit im Umgang mit Unsicherheit. 

Wer führt, trägt Verantwortung nicht nur für Ergebnisse, sondern für Menschen. Das 

verlangt Menschenkenntnis, nicht Typologien. Es verlangt die Bereitschaft zuzuhören, 

ohne sich anzupassen, und zu entscheiden, ohne sich zu entziehen. Verantwortung 

zeigt sich nicht im perfekten System, sondern im aufrichtigen Umgang mit 

Ambivalenz. 

Für Führungskräfte, Vorstände und Geschäftsführer ergibt sich daraus eine klare 

Konsequenz: Führung ist kein Privileg, sondern Dienst an Orientierung, Ordnung und 

Verantwortung. Wer diesen Dienst übernimmt, schafft Vertrauen – nicht durch 

Versprechen, sondern durch Haltung. 

In einer Zeit, in der vieles möglich scheint, aber wenig verbindlich ist, wird 

Verantwortung zur entscheidenden Führungsleistung. Sie verbindet Freiheit mit Maß, 

Individualität mit Ordnung und Entscheidung mit Konsequenz. Dort, wo Führung 

diese Verbindung glaubwürdig lebt, entsteht Orientierung – für Organisationen, für 

Mitarbeiter und letztlich auch für die Gesellschaft. 

 

Autorenverzeichnis – Verantwortung, Ordnung, Führung 

Philosophische und literarische Bezugspunkte des Essays 

Wilhelm Dilthey – Philosoph, Historiker 

Erfahrung als gelebtes Leben; Grundlage für den Erfahrungsbegriff des Essays. 

Immanuel Kant – Philosoph der Aufklärung 

Ordnung, Urteilskraft und moralisches Gesetz als Voraussetzung von Verantwortung. 

Hannah Arendt – Politische Philosophin 

Urteilen als Haltung zur Welt; Verantwortung im öffentlichen und organisatorischen Handeln. 

Blaise Pascal – Philosoph, Mathematiker 

Spannung zwischen Vernunft und innerer Erfahrung; Verantwortung ohne Gewissheit. 

Jean-Paul Sartre – Existenzialistischer Philosoph 

Freiheit und Verantwortung als untrennbare Einheit. 

Hans Jonas – Philosoph, Ethiker 

Verantwortungsethik mit Blick auf Zukunft, Technik und Gesellschaft. 

Max Weber – Soziologe 

Unterscheidung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik. 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel – Philosoph 

Einbettung individueller Verantwortung in geschichtliche und gesellschaftliche Ordnung. 



19 
 

Arthur Schopenhauer – Philosoph 

Willensleistung als innere Kraft; Grenze des bloßen Wollens ohne Ordnung. 

Thomas Mann – Schriftsteller 

Ordnung ohne Verantwortung im ‚Zauberberg‘ – Rückzug aus Arbeit und Weltbezug. 

Franz Kafka – Schriftsteller 

Überorganisation und Verantwortungslosigkeit in modernen Systemen. 

Albert Camus – Schriftsteller, Philosoph 

Verantwortung und Würde im Handeln unter Ungewissheit. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 


