GRIKSCHEIT )/ PRAXIS FUR

" MARKETING UND MOTIVATION

Zwischen Freiheit und Ordnung entsteht Haltung.




Verantwortung — Erfahrung — Urteil

Verantwortung erscheint im Alltag haufig als moralische Forderung, als Pflicht oder
als Zuschreibung von aulen. Man erwartet Verantwortung von Fliihrungskraften, von
Eltern, von Institutionen — selten jedoch fragt man nach ihrem inneren Ursprung.
Philosophisch und psychologisch betrachtet entsteht Verantwortung nicht pl6tzlich
und nicht isoliert. Sie ist das Ergebnis eines inneren Weges, der sich in drei
aufeinander aufbauenden Momenten beschreiben ldsst: Erfahrung, Urteil und
Verantwortung. Diese Trilogie beschreibt einen Reifungsprozess des Menschen, der
sowohl flir das personliche Leben als auch fiir Fihrung und Entscheidung von
grundlegender Bedeutung ist.

Am Anfang steht die Erfahrung. Erfahrung ist zunachst das, was einem Menschen
widerfahrt, nicht das, was er bereits verstanden hat. Sie ist nicht planbar, nicht
vollstandig kontrollierbar und oft nicht freiwillig. Menschen machen Erfahrungen von
Erfolg und Scheitern, von Anerkennung und Zurtickweisung, von Schuld, Konflikt und
Verantwortung fur andere. Philosophisch betrachtet ist Erfahrung kein Produkt
bewusster Gestaltung, sondern eine Form der Konfrontation mit Wirklichkeit. Bereits
Aristoteles erkannte, dass Erfahrung aus wiederholtem Handeln entsteht, ohne
jedoch automatisch zu Einsicht zu fihren. Erfahrung liefert Rohmaterial, aber noch
keine Erkenntnis. Wilhelm Dilthey unterschied deshalb scharf zwischen abstraktem
Wissen und gelebter Erfahrung: Erfahrung ist Leben selbst, nicht blof3e Information.
Und Martin Heidegger beschrieb den Menschen als in seine Erfahrungen ,,geworfen”
—sie kommen ihm zuvor, noch bevor er sie deuten oder einordnen kann.

Psychologisch pragen Erfahrungen das Selbstbild eines Menschen tiefgreifend. Sie
beeinflussen Erwartungen, Vertrauen, Angst und Mut. Doch Erfahrung allein
garantiert keine Entwicklung. Unverarbeitete oder missverstandene Erfahrungen
kénnen ebenso gut zu Verhartung, Zynismus oder Opferhaltungen fiihren. Erfahrung
ist daher kein Wert an sich, sondern ein Ausgangspunkt. Erst im nachsten Schritt
entscheidet sich, ob sie zur Reife beitragt oder zur inneren Blockade wird.



Dieser entscheidende Schritt ist das Urteil. Zwischen dem Erlebten und dem Handeln
liegt immer eine Phase der Deutung. Urteilen heil3t, einer Erfahrung Bedeutung
zuzuschreiben. In diesem Moment wird entschieden, ob ein Mensch sich als Opfer
der Umstande versteht, als Lernender oder als Handelnder. Urteile strukturieren
Wirklichkeit. Sie ordnen, bewerten, gewichten — oft schneller, als dem Betroffenen
bewusst ist. Philosophisch verstand Immanuel Kant Urteilskraft als zentrale Leistung
der Vernunft: die Fahigkeit, das Besondere angemessen einzuordnen, ohne
vorschnell zu verallgemeinern. Hannah Arendt sah im Urteilen eine Form des
Denkens, durch die der Mensch Haltung zur Welt gewinnt. Urteilen bedeutet, sich zu
positionieren —innerlich wie duBerlich. Gleichzeitig wies Blaise Pascal darauf hin, dass
Urteile nie rein rational sind. Geflihl, Intuition und Vernunft wirken stets zusammen.

Psychologisch betrachtet entstehen viele Urteile automatisch und unbewusst. Sie
sind gepragt von friiheren Erfahrungen, emotionalen Mustern und inneren
Schutzmechanismen. Typische Fehlformen des Urteilens zeigen sich in
Schuldzuweisungen, Projektionen oder einem vereinfachenden Schwarz-Weil-
Denken. Reifes Urteilen hingegen verlangt Distanz zur eigenen Erfahrung, die
Fahigkeit zur Differenzierung und die Bereitschaft, auch sich selbst infrage zu stellen.
Jedes Urteil Giber die Welt ist immer auch ein Urteil Giber das eigene
Selbstverstandnis.

Aus dem Urteil erwachst schlielSlich Verantwortung. Verantwortung ist kein Gefiihl
und keine blol3e Zustandigkeit. Sie ist die bewusste Bereitschaft, fiir die eigenen
Entscheidungen und deren Folgen einzustehen. Verantwortung beginnt dort, wo
Rechtfertigungen enden. Philosophisch formulierte Jean-Paul Sartre diesen Gedanken
radikal: Der Mensch ist verantwortlich flr das, was er aus sich macht. Verantwortung
ist die Kehrseite der Freiheit. Hans Jonas erweiterte diesen Gedanken um eine
zeitliche Dimension. In einer Welt technischer und organisatorischer Macht reicht
Verantwortung liber die Gegenwart hinaus; sie betrifft auch zukiinftige Generationen
und die langfristigen Folgen menschlichen Handelns.

Psychologisch wirkt Verantwortung stabilisierend und identitatsbildend. Wer
Verantwortung libernimmt, erlebt sich nicht mehr als Spielball der Umstande,
sondern als handelndes Subjekt. Verantwortung bedeutet, Konsequenzen zu tragen,
Entscheidungen nicht zu delegieren, wenn Haltung gefragt ist, und sich der eigenen
Wirkung auf andere bewusst zu sein. In diesem Sinn ist Verantwortung keine
Einschrankung von Freiheit, sondern Freiheit mit Gewicht.

Die innere Logik dieser Trilogie ist klar: Erfahrung konfrontiert den Menschen mit
Wirklichkeit. Urteil ordnet diese Wirklichkeit. Verantwortung bindet den Menschen
an sein eigenes Handeln. Ohne Erfahrung bleibt Denken abstrakt. Ohne Urteil bleibt
Handeln reaktiv. Ohne Verantwortung verliert Handeln seine Glaubwirdigkeit.
Besonders im Kontext von Fihrung zeigt sich, dass erst die Verbindung dieser drei
Momente reife Entscheidungen und tragfahige Haltung ermdoglicht.

3



Verantwortung ist damit kein Ausgangspunkt, sondern ein Ergebnis. Sie entsteht
nicht aus Regeln, sondern aus der Art, wie ein Mensch seine Erfahrungen deutet und
zu seinen Urteilen steht. In diesem Sinne ist Verantwortung weniger eine Forderung
als eine Form innerer Reife — und vielleicht die hochste Form menschlicher Freiheit.

Wenn man Verantwortung heute in Unternehmen betrachtet, fallt auf, dass sie kaum
noch als innere Haltung verstanden wird, sondern zunehmend als funktionale Gréf3e:
als Zustandigkeit, als Rolle, als Eintrag im Organigramm oder als Argument im
Karrieregesprach. Damit hat sich der Bedeutungsgehalt von Verantwortung
tiefgreifend verschoben. Diese Verschiebung ist weder zufallig noch ausschliel3lich
individuell verursacht, sondern Ausdruck eines psychologischen, soziologischen und
historischen Wandels.

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg, insbesondere in den 1950er Jahren, war
Verantwortung stark mit Pflichtbewusstsein verbunden. Verantwortung bedeutete,
eine Aufgabe zu Gbernehmen und sie — unabhangig von persénlichem Vorteil —
zuverlassig zu erfiillen. Fihrung war eingebettet in klare hierarchische Strukturen.
Diese Hierarchien hatten nicht nur eine ordnende Funktion, sondern boten auch
psychologische Orientierung: Man wusste, wo man stand, woflr man zustandig war
und wem man rechenschaftspflichtig war. Verantwortung hatte in diesem Kontext
einen ethischen Unterton. Sie war weniger verhandelbar als vielmehr eine
Selbstverstandlichkeit. Der Einzelne definierte sich iber seinen Beitrag zum Ganzen.
Verantwortung war Ausdruck von Zugehorigkeit und Loyalitat.

Mit dem Ubergang in die 1960er und 1970er Jahre veridnderte sich dieses Verstandnis
splrbar. Der Einfluss amerikanischer Management- und Organisationstheorien,
Effizienzdenken und Individualisierung fihrte dazu, dass Verantwortung zunehmend
mit Leistung und Entwicklung verknipft wurde. Verantwortung blieb zwar mit
Pflichtgefiihl verbunden, erhielt jedoch eine neue Dimension: Sie wurde zu einem
Mittel der personlichen Profilbildung. Verantwortung zu Gibernehmen bedeutete nun
auch, sich sichtbar zu machen, sich zu bewahren und die eigene Karriere aktiv zu
gestalten. Filhrung wurde dynamischer, weniger autoritar, aber auch starker
erfolgsorientiert. Verantwortung war nicht mehr nur moralische Verpflichtung,
sondern zugleich strategische Chance.

Spatestens ab den 1980er und 1990er Jahren setzte sich eine weitere Verschiebung
durch, die bis heute pragend ist. Verantwortung wurde zunehmend entkoppelt von
Schuld, Konsequenz und personlicher Haftung. In vielen Organisationen lasst sich
beobachten, dass Verantwortung eher deklarativ als substantiell verstanden wird.
Man spricht von Verantwortung, ohne sie im existenziellen Sinne zu tragen. Sie wird
zum Schaubild, zur Prozessbeschreibung, zur formalen Zustandigkeit — nicht jedoch
zur inneren Verpflichtung. Psychologisch zeigt sich hier eine deutliche Tendenz zur
Absicherung: Verantwortung wird ibernommen, solange sie Nutzen bringt —etwa in

4



Form von Status, Gehalt oder Karriereschritten —, aber vermieden, sobald sie mit
personlichem Risiko, Schuldiibernahme oder langfristigen Folgen verbunden ist.

Diese Entwicklung lasst sich nicht allein moralisch bewerten; sie ist Ausdruck
gesellschaftlicher Transformation. Die Auflosung traditioneller Bindungen, die
zunehmende Individualisierung, der Verlust klarer Rollenbilder und die
Fragmentierung von Organisationen haben dazu gefiihrt, dass Verantwortung ihren
sozialen Resonanzraum verloren hat. Wo Gemeinschaftssinn, generationen-
Ubergreifende Loyalitat und stabile Hierarchien abnehmen, wird Verantwortung
zwangsladufig subjektiver und verhandelbarer. Menschen definieren Verantwortung
nicht mehr primar aus dem Ganzen heraus, sondern aus der Perspektive des eigenen
Vorteils und der eigenen Sicherheit. Soziologisch betrachtet verliert Verantwortung
damit ihren Charakter als ethisches Ideal und wird zu einer instrumentellen
Kategorie. Der Mensch fragt weniger: Wofir stehe ich ein? — sondern eher: Was
bringt mir diese Verantwortung? In dieser Verschiebung liegt eine tiefe Ambivalenz
moderner Fihrung. Einerseits ermoglicht sie Autonomie, Selbstgestaltung und
Flexibilitat. Andererseits untergrabt sie die Bereitschaft, Entscheidungen auch dann
zu tragen, wenn sie unpopular, riskant oder mit personlichem Verlust verbunden
sind.

Gerade im Kontext von Fihrung und Entscheidung wird diese Entwicklung sichtbar.
Fihrung verlangt Entscheidungen unter Unsicherheit. Entscheidungen wiederum
erzeugen Folgen — fir Menschen, Prozesse und Kultur. Wer Verantwortung nur
funktional versteht, neigt dazu, Entscheidungen abzusichern, zu delegieren oder in
Gremien aufzuldsen. Verantwortung wird verteilt, bis sie niemand mehr wirklich
tragt. Aus psychologischer Sicht entsteht so eine kollektive Verantwortungsdiffusion,
die zwar Konflikte vermeidet, aber Orientierung und Vertrauen untergrabt.

Ethisch betrachtet stellt sich damit eine zentrale Frage: Ist Verantwortung noch eine
innere Verpflichtung gegenliber Menschen und Zukunft — oder lediglich ein taktisches
Element im System Organisation? Max Weber unterschied bereits zwischen
Gesinnungsethik und Verantwortungsethik. Verantwortungsethik bedeutet, nicht nur
gute Absichten zu haben, sondern die realen Folgen des eigenen Handelns
mitzudenken und zu tragen. In modernen Organisationen scheint diese Form der
Verantwortungsethik zunehmend unter Druck zu geraten, weil kurzfristige Ziele,
Kennzahlen und individuelle Optimierung dominieren.

Flr Fuhrungskrafte bedeutet dies eine besondere Herausforderung. Reife Flihrung
zeigt sich nicht darin, moglichst viele Verantwortlichkeiten formal zu Gbernehmen,
sondern darin, Entscheidungen auch existenziell zu tragen. Verantwortung gewinnt
ihre Tiefe erst dort, wo sie nicht mehr delegierbar ist — wo jemand bereit ist, flr sein
Urteil einzustehen, auch wenn dies persodnliche Nachteile mit sich bringt. In diesem
Sinn ist Verantwortung keine Frage des Systems allein, sondern der Haltung des
Einzelnen innerhalb des Systems.



Die urspriingliche Trilogie von Erfahrung, Urteil und Verantwortung erhalt hier eine
neue Aktualitat. Erfahrung konfrontiert Fiihrungskrafte mit Ambivalenz und
Unsicherheit. Urteil verlangt, diese Erfahrungen nicht opportunistisch, sondern
differenziert zu deuten. Verantwortung schlieBlich fordert, aus diesem Urteil heraus
zu handeln — nicht im Sinne der eigenen Absicherung, sondern im Bewusstsein der
Wirkung auf andere. Dort, wo dieser innere Zusammenhang zerbricht, wird
Verantwortung zur leeren Formel.

Vielleicht liegt die zentrale Aufgabe moderner Flihrung nicht darin, Verantwortung
neu zu definieren, sondern sie wieder zu verinnerlichen: als Ausdruck von Haltung, als
Bindung an Konsequenzen und als Beitrag zum Ganzen. Verantwortung ist dann keine
Last vergangener Zeiten, sondern eine ethische Antwort auf die Freiheit moderner
Organisationen. Ohne sie bleibt Fliihrung funktional — mit ihr wird sie menschlich und
glaubwidrdig.

VERANTWORTUNG
UND DAS MISSVERSTANDENE
VERINNERLICHEN

e
. ;5&’3‘3”4&*
i o

e L AR

4

Verantwortung und das missverstandene Verinnerlichen

Die Forderung, Verantwortung wieder zu verinnerlichen, klingt zunachst
selbstverstandlich und plausibel. Bei ndherer Betrachtung zeigt sich jedoch, dass
genau dieser Begriff der Verinnerlichung heute in einer Weise gebraucht wird, die der
Verantwortung eher entgegensteht als sie zu fordern. Denn Verinnerlichung wird
zunehmend mit Geflihlsausdruck, Selbstthematisierung und emotionaler
Rechtfertigung verwechselt. Das Innere wird nicht mehr als Ort der Reifung, der
Willensbildung oder der Gewissensentwicklung verstanden, sondern als Bihne der
Selbstdarstellung.

Diese Form des Verinnerlichens kreist vor allem um das eigene Empfinden. Die eigene
Befindlichkeit wird zur zentralen Kategorie der Weltdeutung. In Literatur, Popkultur
und weiten Teilen der 6ffentlichen Kommunikation begegnet man einer Haltung, in
der das subjektive Erleben nicht mehr Ausgangspunkt der Verantwortung ist, sondern
deren Ersatz. Innere Zustande werden ausgestellt, seelische Verletzlichkeit wird
veroffentlicht, personliche Krisen werden zu Legitimationen erhoben. Das Innere

6



dient nicht mehr der Klarung, sondern der Rechtfertigung. Verantwortung wird so
nicht vertieft, sondern umgangen: Wer sich auf sein Befinden beruft, entzieht sich der
Frage nach Wirkung, Konsequenz und Beitrag.

Psychologisch lasst sich diese Entwicklung als eine Infantilisierung der Selbstbe-
ziehung beschreiben. An die Stelle von innerer Arbeit tritt innere Erregung. An die
Stelle von Gewissensbildung tritt Selbstgefiihl. Der Mensch bleibt bei sich stehen,
ohne den Schritt vom Erleben zum Urteil zu vollziehen. Die Erfahrung wird nicht
geordnet, sondern ausagiert. Damit bleibt auch der Wille unterentwickelt.
Verantwortung aber setzt Willensleistung voraus: die Fahigkeit, sich nicht nur zu
flhlen, sondern sich festzulegen.

Diese Haltung spiegelt sich nicht nur im individuellen Ausdruck, sondern auch im
kulturellen Erscheinungsbild. Die Aufldsung von Form, Richtung und Struktur — etwa
in Mode, Sprache und sozialen Rollen — ist Ausdruck eines tieferliegenden Problems.
Alles scheint moéglich, aber nichts mehr verbindlich. Individualitat wird behauptet,
ohne dass sie sich aus innerer Klarheit speist. Die permanente Variation ersetzt die
innere Haltung. Was als Freiheit erscheint, ist oft Orientierungslosigkeit. Und
Orientierungslosigkeit ist ein schlechter Boden fiir Verantwortung.

Besonders deutlich wird diese Dynamik im kollektiven Raum. Gruppen formieren sich
weniger Uber gemeinsame Ziele oder Werte, sondern iber geteilte Stimmungen und
Erregungen. Das Gemeinschaftsgefiihl entsteht aus dem Vergleich der eigenen
Empfindlichkeit mit der der anderen. Man findet sich zusammen, nicht weil man
etwas gemeinsam tragen will, sondern weil man sich gegenseitig bestatigt. Diese
Form der Vergemeinschaftung erzeugt Nahe ohne Tiefe und Intensitat ohne Richtung.
Verantwortung aber verlangt genau das Gegenteil: Distanz zum eigenen Affekt und
Bindung an ein gemeinsames Mal3.

In diesem Zusammenhang gewinnt die politische Dimension besondere Bedeutung.
Das, was sich im Individuellen zeigt, spiegelt sich im Gesellschaftlichen. Auch hier ist
zu beobachten, dass innere Haltung zunehmend durch kommunikative Gesten ersetzt
wird. Probleme werden benannt, Geflihle artikuliert, Betroffenheit signalisiert — doch
der Schritt zur verbindlichen Entscheidung bleibt oft aus. Verantwortung wird
verteilt, relativiert oder zeitlich verschoben. Die Fahigkeit, eine Gesellschaft aus
innerer Uberzeugung heraus nach vorne zu fiihren, setzt jedoch genau jene innere
Verankerung voraus, die heute vielerorts fehlt.

Dabei geht es nicht um Nostalgie oder die Rlickkehr zu autoritaren Modellen. Es geht
um die Wiederentdeckung eines inneren MalSes. Verantwortung im klassischen Sinn
war nie nur Gehorsam oder Pflichterfiillung, sondern Ausdruck einer inneren
Zustimmung zu einer Aufgabe, die groer ist als das eigene Ich. Diese Zustimmung
entsteht nicht aus Geflihl, sondern aus Urteil. Erst wer seine Erfahrungen geprift,
geordnet und bewertet hat, kann zu einer Uberzeugung gelangen, die tragt.

7



Hier zeigt sich erneut die Bedeutung der Trilogie von Erfahrung, Urteil und
Verantwortung. Wo das Urteil ibersprungen wird, verkommt das Innere zur bloRen
Empfindung. Wo Verantwortung nicht aus Urteil erwachst, wird sie zur Fassade.
Wahre Verinnerlichung ist kein Sich-Verlieren im eigenen Erleben, sondern ein Sich-
Festlegen auf etwas, das liber einen selbst hinausweist. Sie ist Arbeit, nicht Ausdruck.
Disziplin, nicht Inszenierung. In diesem Sinn lasst sich Verantwortung als
Gegenbegriff zur heutigen Uberreizung verstehen. Sie verlangt Sammlung statt
Zerstreuung, MaR statt Uberbietung, Bindung statt bloRer Méglichkeit.
Verantwortung entsteht dort, wo der Mensch nicht nur sich selbst splirt, sondern sich
selbst verpflichtet. Erst dann wird Individualitat wirksam — nicht als Abgrenzung von
anderen, sondern als verlasslicher Beitrag zum Ganzen.

Vielleicht liegt genau hier der Kern des gegenwartigen Problems: Solange alle ,,in
einem Brei herumrihren”, entsteht noch keine Individualitat. Individualitat entsteht
erst dort, wo jemand aus innerer Klarheit heraus bereit ist, flir etwas einzustehen.
Verantwortung ist damit keine Einschrankung des Selbst, sondern seine Form. Ohne
sie bleibt das Innere diffus — mit ihr wird es wirksam.

VERANTWORTUNG
ORDNUNG - EINBETTUNG

Verantwortung, Ordnung und die Einbettung des Individuums ins Ganze

Die Frage nach der Verantwortung lasst sich nicht weiterfiihren, ohne einen Begriff
hinzuzufiigen, der in der modernen Betrachtung fast vollstandig verloren gegangen
ist: den Begriff der Ordnung. Verantwortung ist nicht allein eine Frage der inneren
Haltung, des Wollens oder der moralischen Einsicht. Sie ist gebunden an eine Form
der Welt- und Selbstauffassung, in der der Mensch sich als Teil eines Ganzen versteht.
Ordnung ist dabei kein duRerer Zwang und keine blof3e Disziplin, sondern ein
bewusstes Verhaltnis zur Welt, zum eigenen Leben und zur eigenen Stellung darin.

Ein oft zitierter, aber selten verstandener Bezugspunkt ist Immanuel Kant. Die
berihmte RegelmaRigkeit seiner Spaziergange in Kdnigsberg wird gern als skurrile
Eigenheit dargestellt. Tatsachlich aber war sie Ausdruck eines tieferen Ordnungs-
prinzips. Kants Leben folgte einer inneren Struktur, die Denken, Alltag und moralische
Reflexion miteinander verband. Ordnung bedeutete fir ihn nicht Routine um ihrer

8



selbst willen, sondern die Schaffung eines stabilen Rahmens, in dem Denken mdoglich
wird. Verantwortung setzt genau diese Stabilitat voraus. Wer sich selbst nicht ordnen
kann, kann auch keine Verantwortung fir andere Glbernehmen.

Kants beriihmter Satz, dass ihn zwei Dinge mit immer neuer Ehrfurcht erfiillen — der
gestirnte Himmel Gber mir und das moralische Gesetz in mir —, verweist auf diese
doppelte Ordnung. Der Mensch steht zwischen kosmischer Ordnung und innerem
Gesetz. Verantwortung entsteht genau in dieser Spannung: nicht als private
Geflihlsregung, sondern als bewusste Antwort auf eine Welt, die grofRer ist als das
eigene Ich. Ordnung ist hier nicht eng, sondern weit. Sie verbindet den Einzelnen mit
einem Sinnzusammenhang, der Gber ihn hinausweist.

Auch bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel findet sich dieser Gedanke in anderer
Sprache. Sein Begriff des Weltgeistes beschreibt keine abstrakte Macht, sondern den
Zusammenhang individueller Handlungen mit historischen und gesellschaftlichen
Entwicklungen. Verantwortung bedeutet in diesem Verstandnis, das eigene Handeln
nicht isoliert zu betrachten, sondern als Teil eines geschichtlichen Prozesses. Ordnung
ist hier nicht statisch, sondern dynamisch. Sie entsteht im Zusammenspiel von
Individuum und Gemeinschaft, von personlicher Freiheit und objektivem Sinn.

Im Kontrast dazu steht die Willensphilosophie von Arthur Schopenhauer, die die
innere Kraft des Wollens in den Mittelpunkt riickt. Der Wille ist die Quelle der
Handlung, die Energie, die den Menschen antreibt. Doch der Wille allein genligt nicht.
Ohne Ordnung wird er blind. Willensleistung ohne Einbettung fiihrt zur Uber-
forderung des Individuums und zur Auflésung gemeinsamer Mal3stabe. Ordnung
wirkt hier als Korrektiv: Sie verleiht dem Willen Richtung, MaR und Orientierung.

Gerade an diesem Punkt wird deutlich, warum Verantwortung in der Gegenwart so
schwerfallt. Die moderne Individualitat ist stark, aber ungebunden. Sie will sich
entfalten, ohne sich einzuordnen. Ordnung wird als Einschrankung erlebt, nicht als
Voraussetzung von Freiheit. Damit verliert Verantwortung ihren Boden. Denn
Verantwortung verlangt mehr als das Einhalten von Terminen oder das Erfiillen
formaler Pflichten. Sie verlangt eine bewusste Ausrichtung des eigenen Lebens auf
etwas, das groler ist als das eigene Erleben.

Ordnung im kantischen Sinne bedeutet, das eigene Leben als Teil eines sinnvollen
Zusammenhangs zu begreifen. Sie ist eine Form der Bewusstwerdung, die das
Alltagliche transzendiert. Verantwortung entsteht dort, wo jemand sein Handeln
nicht nur an personlichen Vorteilen misst, sondern an seinem Beitrag zum Ganzen.
Diese Haltung lasst sich nicht verordnen. Sie wachst aus der inneren Entscheidung,
sich selbst in eine Ordnung zu stellen, die nicht selbstgemacht ist, sondern erkannt
wird.



Die Frage, ob uns die Ordnung verloren gegangen ist, ist daher keine nostalgische,
sondern eine existentielle. Wo Ordnung fehlt, wird Verantwortung zur Last oder zur
leeren Formel. Wo Ordnung vorhanden ist, wird Verantwortung zur
selbstverstandlichen Konsequenz. Der Mensch findet dann seinen Platz nicht durch
Abgrenzung, sondern durch Einfligung. Individualitat entsteht nicht durch das
Verlassen aller Formen, sondern durch die bewusste Wahl einer Form, die tragt.

In diesem Sinne ist Ordnung nicht der Gegensatz von Freiheit, sondern ihre
Voraussetzung. Sie ermoglicht es, das eigene Leben mit anderen zu verbinden, ohne
sich selbst aufzugeben. Verantwortung wird so zur Bricke zwischen Selbstver-
wirklichung und Gemeinschaftssinn. Jeder Mensch ist aufgerufen, auf seine Weise
diese Ordnung zu finden — nicht als Kopie, sondern als personliche Gestalt eines
gemeinsamen Prinzips.

Am Ende zeigt sich: Verantwortung verlangt mehr als Gefiihl, mehr als Willen und
mehr als duBere Pflicht. Sie verlangt eine innere Ordnung, die den Menschen
befahigt, sich selbst als Teil eines groBeren Zusammenhangs zu begreifen. Erst aus
dieser Einbettung heraus wird Verantwortung tragfahig — fir das eigene Leben, fiir
die Arbeit, fiir die Gesellschaft und letztlich auch fir die Zukunft.

Fithrung, Organisation und Verantwortung unter Bedingungen der Ungewissheit

Mit der Erweiterung des Verantwortungsbegriffs um Flihrung und Organisation wird
deutlich, dass Verantwortung nicht allein eine individuelle Kategorie ist, sondern
immer auch eine strukturelle und relationale Dimension besitzt. Verantwortung
entsteht und bewahrt sich im Zusammenspiel von Menschen, Rollen und Ordnungen.
Genau hier jedoch zeigen sich in heutigen Organisationsstrukturen tiefgreifende
Briiche, die weniger aus einzelnen Fehlleistungen resultieren als aus einem
veranderten Verhaltnis zu Ordnung, Sinn und Ungewissheit. Ein zentraler Bruch
verlauft zwischen Fihrungskraften und Mitarbeitern. Auf der Oberflache erscheinen
die Erwartungen der Mitarbeiter oft diffus: mangelnde Kommunikation, fehlende
Wertschatzung, Sinnverlust der Arbeit, das Gefiihl, im grol3en Getriebe einer
Organisation nicht gesehen zu werden. Diese Klagen sind zundchst nicht als objektive
Wahrheitsurteile zu verstehen, sondern als Ausdruck eines inneren Orientierungs-
verlustes. Sie benennen weniger konkrete Mangel als vielmehr ein Unbehagen

10



dartber, keinen tragfahigen Bezugspunkt mehr zwischen dem eigenen Erleben und
dem Ganzen der Organisation zu finden.

Problematisch ist jedoch, dass diese Vorstellungen haufig selbst in eine Sackgasse
flihren. Denn wo das eigene Erleben zum MaRstab erhoben wird, ohne den Schritt
zur Verantwortung fiir das Gemeinsame zu vollziehen, bleibt Sinn eine Forderung an
andere. Der Wunsch nach Sinn wird zur Schutzbehauptung, wenn er nicht mit der
Bereitschaft verbunden ist, die eigene Rolle im Ganzen zu reflektieren und mitzu-
gestalten. In diesem Punkt dhneln sich Mitarbeiter- und Fiihrungsperspektive starker,
als beide Seiten wahrhaben wollen.

Denn auch viele Flihrungskrafte verfligen heute nur noch begrenzt tiber die innere
Kraft, Ordnung und Verantwortung sichtbar zu machen. Unternehmensstrategien,
Leitbilder und Ziele existieren zwar auf dem Papier, scheitern aber im Alltag haufig
daran, dass sie nicht als innere Orientierung gelebt werden. Prozesse und Projekte
werden abgearbeitet, ohne dass ihr Sinnzusammenhang erfahrbar wird.
Verantwortung wird delegiert, fragmentiert oder formalisiert, statt als verbindliche
Haltung vorgelebt zu werden. Fihrung reduziert sich dann auf Koordination und
Kontrolle, nicht auf Orientierung.

Diese Entwicklung ist eng mit den Wertverschiebungen der letzten Jahrzehnte
verbunden. Lange Zeit standen Sicherheit, Stabilitat und planbare Gewissheiten im
Vordergrund. Organisationen versprachen Verlasslichkeit, Karrieren folgten
nachvollziehbaren Pfaden, Verantwortung war an klare Rollen gebunden. In den
letzten zwanzig Jahren jedoch hat sich dieses Fundament schleichend aufgelost.
Ungewissheit ist zur Normalitat geworden. Markte, Technologien, gesellschaftliche
Erwartungen verandern sich schneller, als feste Ordnungen es auffangen kdonnen.

Die entscheidende Frage lautet daher nicht mehr: Wie sichern wir bestehende
Ordnung? Sondern: Wie definieren wir Ordnung unter Bedingungen der
Ungewissheit? Ordnung kann heute nicht mehr primar als feste Struktur verstanden
werden. Sie muss als Orientierungsordnung neu gedacht werden: als gemeinsamer
Bezugsrahmen, der Sinn, Verantwortung und Entscheidung miteinander verbindet,
ohne falsche Sicherheit zu versprechen. Verantwortung verliert dabei zwangslaufig
ihre Funktion als Garant von Sicherheit. Sie wird vielmehr zur Fahigkeit, ohne
Gewissheit zu handeln, ohne sich innerlich zu entziehen.

Gerade hier zeigt sich eine Schwache vieler Fihrungskrafte. Menschenkenntnis bleibt
oft oberflachlich, das Menschenbild reduziert sich auf Typologien, Methoden oder
kurzfristige Trainingsimpulse. Seminare versprechen schnelle Erkenntnisse dariber,
,wie Mitarbeiter ticken”, ohne die Tiefe individueller Lebens- und Arbeitserfahrungen
ernsthaft zu beriicksichtigen. Der Mensch erscheint als Funktionstrager, nicht als
verantwortungsfahiges Subjekt. Urteile werden gefallt, Leistungen kontrolliert,

11



Anweisungen Uberprift — doch die Sinnhaftigkeit des Tuns wird selten in einen
echten Verantwortungszusammenhang tberflhrt.

So entsteht eine doppelte Entfremdung: Mitarbeiter erleben ihre Arbeit als
bedeutungslos, Flihrungskrafte erleben ihre Rolle als belastend und undankbar. Auf
Vorstandsebene und in Geschaftsfihrungen verscharft sich diese Distanz haufig noch.
Entscheidungen orientieren sich zunehmend an Selbsterhalt, Wohlstandssicherung
und Positionssicherung. Der Kontakt zur Realitat der Organisation und zu den
Menschen im operativen Alltag wird schwacher. Verantwortung verschiebt sich nach
oben in abstrakte Kennzahlen und nach unten in operative Pflichten —aber kaum
jemand erlebt sie noch als gemeinsame Aufgabe.

Diese Orientierungslosigkeit fihrt zu einer paradoxen Situation: Alle sprechen von
Verantwortung, doch kaum jemand weils noch, wie sie konkret gelebt werden kann.
Flihrung wird zur Verwaltung von Unsicherheit, nicht zu ihrer Gestaltung. Dabei ware
genau hier ein neuer Ansatz notwendig. Verantwortung unter Ungewissheit bedeutet
nicht, Sicherheit zu versprechen, sondern Haltung anzubieten. Ordnung entsteht
nicht durch Kontrolle, sondern durch Verstandlichkeit. Sinn entsteht nicht durch
Appelle, sondern durch nachvollziehbare Entscheidungen, die in einen grofReren
Zusammenhang gestellt werden.

Fr Fihrungspersonlichkeiten — gleich ob Teamleiter, Bereichsleiter oder
Geschaftsfuhrer — ergibt sich daraus eine klare, wenn auch unbequeme Aufgabe: Sie
miussen Verantwortung wieder als personliche Verpflichtung begreifen, nicht als
Rolle. Das bedeutet, Distanz abzubauen, ohne Nahe zu simulieren; Entscheidungen zu
erklaren, ohne sich zu rechtfertigen; Orientierung zu geben, ohne Gewissheit
vorzutauschen. Fihrung heiRt dann nicht mehr, alles im Griff zu haben, sondern
sichtbar zu machen, worauf sich gemeinsames Handeln stitzt.

Ordnung und Verantwortung missen in diesem Sinne neu zusammengedacht
werden. Ordnung ist nicht das Ende der Freiheit, sondern ihre Voraussetzung.
Verantwortung ist nicht die Garantie von Sicherheit, sondern die Bereitschaft, sich
auch ohne Sicherheit verbindlich einzubringen. Erst dort, wo Flihrung diesen
Zusammenhang glaubwiirdig lebt, kann Organisation wieder zu einem Raum werden,
in dem Menschen nicht nur funktionieren, sondern einen Beitrag leisten — fiir das
Ganze und damit auch fir sich selbst.

12



Literarischer Einschub: Verantwortung, Ordnung und Arbeit

Um Verantwortung und Ordnung nicht nur begrifflich, sondern existentiell zu
verstehen, lohnt der Blick in die Literatur. Literatur zeigt nicht, was gelten soll,
sondern was geschieht, wenn Ordnung fehlt, wenn Verantwortung getragen oder
verweigert wird, wenn Arbeit Sinn stiftet oder zerstort. Gerade darin liegt ihre
besondere Starke: Sie macht sichtbar, was Philosophie abstrahiert und
Organisationen oft verdecken. Drei literarische Perspektiven erscheinen in diesem
Zusammenhang besonders aufschlussreich, weil sie unterschiedliche Facetten von
Ordnung, Verantwortung und Arbeit beleuchten.

Thomas Mann — Ordnung als Form der Weltbewaltigung Ein erster Zugang fihrt zu
Thomas Mann, insbesondere zu ,,Der Zauberberg”. Der Roman ist kein Arbeitsroman
im engeren Sinne, aber ein Werk tber Ordnung, Zeit und Verantwortung in einer
Welt, die ihre Selbstverstandlichkeiten verloren hat. Das Sanatorium in Davos
erscheint als streng geregelter Kosmos: feste Essenszeiten, Rituale, medizinische
Kontrollen, Gesprache mit immer gleichen Figuren. Diese Ordnung wirkt zunachst
beruhigend, fast schitzend. Doch je langer Hans Castorp dort verweilt, desto
deutlicher wird, dass diese Ordnung auch eine Flucht vor Verantwortung darstellt.
Arbeit, Entscheidung und gesellschaftliche Teilhabe sind suspendiert.

Thomas Mann zeigt hier eine entscheidende Ambivalenz: Ordnung kann tragen, aber
sie kann auch betdauben. Wo Ordnung nicht mehr mit Verantwortung gegeniiber der
Welt verbunden ist, wird sie zur Selbstbeschaftigung. Der Roman ist damit ein friihes
literarisches Bild jener modernen Situation, in der Menschen sich in strukturierten
Systemen bewegen, ohne wirklich eingebunden zu sein. Verantwortung bleibt
abstrakt, solange sie nicht an Arbeit, Entscheidung und Beitrag riickgebunden wird.

Franz Kafka — Ordnung ohne Verantwortung Einen radikal anderen Blick bietet Franz
Kafka, etwa in ,Der Prozess” oder ,Das Schloss”. Hier ist Ordnung allgegenwartig —
Akten, Hierarchien, Zustandigkeiten, Verfahren —, doch niemand Gbernimmt
Verantwortung. Die Ordnung existiert als System, nicht als Haltung. Arbeit wird
verrichtet, Befehle werden weitergegeben, Entscheidungen werden vertagt oder
anonymisiert. Kafkas Figuren erleben eine Welt, in der Ordnung vollstandig von Sinn

13



und Verantwortung entkoppelt ist. Gerade dadurch entsteht ein tiefes Gefiihl von
Schuld, ohne dass klar ware, wofir. Verantwortung ist Gberall eingefordert, aber
nirgends konkret. Diese literarische Erfahrung ist fiir moderne Organisationen
hochaktuell: Wo Prozesse dominieren und Zustandigkeiten fragmentiert sind,
entsteht Verantwortungslosigkeit durch Uberorganisation. Kafka beschreibt nicht
Chaos, sondern eine Ordnung, die den Menschen entmiindigt.

Fir Fihrung bedeutet dies eine Warnung: Ordnung ohne personliche Verantwort-
ungsibernahme erzeugt Angst, Ohnmacht und Sinnverlust —auch dann, wenn alles
formal korrekt funktioniert.

Albert Camus — Arbeit, MaR und Verantwortung Eine dritte Perspektive eroffnet
Albert Camus, insbesondere in ,Der Mythos des Sisyphos“ und ,,Die Pest”. Camus
stellt die Frage nach Verantwortung in einer Welt ohne metaphysische Sicherheiten.
Ordnung ist hier nicht vorgegeben, sondern muss im Handeln selbst entstehen.
Sisyphos ist zur sinnlosen Arbeit verurteilt — und dennoch findet Camus gerade in
dieser Arbeit eine Form der Wirde. Verantwortung entsteht nicht aus Erfolg oder
Anerkennung, sondern aus der bewussten Annahme der eigenen Aufgabe.

In ,,Die Pest” wird dieser Gedanke gesellschaftlich erweitert. Die handelnden Figuren
Ubernehmen Verantwortung nicht, weil sie sicher sind, sondern weil sie es fiir
notwendig halten. Ordnung entsteht aus gemeinsamem Handeln unter Ungewissheit.
Arbeit wird zum Ort der Solidaritat und der moralischen Entscheidung. Camus zeigt:
Verantwortung ist kein Zustand, sondern eine Haltung im Tun.

Gerade fir Fihrungskrafte ist dieser Gedanke zentral. Verantwortung bedeutet nicht,
alles zu kontrollieren, sondern im Angesicht des Unkontrollierbaren handlungsfahig
zu bleiben. Ordnung entsteht hier nicht aus Hierarchie, sondern aus Verlasslichkeit im
Handeln. Diese drei literarischen Stimmen markieren unterschiedliche Gefahren und
Moglichkeiten:

e Bei Thomas Mann: Ordnung ohne Weltbezug fiihrt zur Erstarrung.
¢ Bei Kafka: Ordnung ohne Verantwortung fihrt zur Entfremdung.
e Bei Camus: Verantwortung ohne Gewissheit schafft menschliche Ordnung.

Der Begriff der Arbeit verbindet diese Perspektiven. Arbeit ist mehr als
Erwerbstatigkeit. Sie ist der Ort, an dem Ordnung konkret wird und Verantwortung
sich bewahren muss. Wo Arbeit nur funktional verstanden wird, verliert sie ihren
sinnstiftenden Charakter. Wo sie jedoch als Beitrag zum Ganzen begriffen wird,
entsteht eine Verbindung zwischen Individuum, Organisation und Gesellschaft.
Literatur zeigt damit, was fur Flihrung und Organisation entscheidend ist:
Verantwortung ist nicht delegierbar, Ordnung nicht neutral, Arbeit nicht sinnlos. Sie
sind Ausdruck eines Menschenbildes. Wo dieses Menschenbild verkimmert, werden

14



Organisationen zwar effizient, aber innerlich leer. Wo es ernst genommen wird,
entsteht die Moglichkeit einer Ordnung, die tragt — auch unter Ungewissheit.

Dieser literarische Einschub macht deutlich: Verantwortung ist nicht nur eine
Managementfrage, sondern eine kulturelle und geistige Aufgabe. Und vielleicht ist
genau das der Punkt, an dem Flihrung heute neu ansetzen muss.

Erfahrung — Urteil — Verantwortung — Ordnung

Verantwortung wird in der Gegenwart haufig als funktionale Kategorie verstanden:
als Zustandigkeit, als Rolle, als formale Erwartung innerhalb von Organisationen.
Damit ist sie jedoch bereits verkirzt. Verantwortung ist weder bloR moralische
Forderung noch organisatorische Zuschreibung. Sie ist das Ergebnis eines inneren
Weges, der Erfahrung, Urteil und Verantwortung miteinander verbindet — und der
ohne einen weiteren, oft vernachladssigten Begriff nicht tragfahig ist: Ordnung.

Am Anfang steht die Erfahrung. Erfahrung ist das, was einem Menschen widerfahrt,
bevor er es versteht. Sie ist ungeordnet, widerspriichlich, oft schmerzhaft oder
irritierend. Menschen machen Erfahrungen von Arbeit, Anerkennung, Scheitern,
Macht, Ohnmacht und Verantwortung fir andere. Doch Erfahrung allein fiihrt nicht
zur Reife. Sie bleibt Rohmaterial. Schon Aristoteles wusste, dass Erfahrung Einsicht
ermoglicht, sie aber nicht garantiert. Erst wenn Erfahrung geordnet, reflektiert und
eingeordnet wird, kann sie zum Ausgangspunkt von Verantwortung werden.

Dieser ordnende Schritt ist das Urteil. Urteilen bedeutet, dem Erlebten Bedeutung zu
geben und es in einen Zusammenhang zu stellen. Immanuel Kant verstand
Urteilskraft als zentrale Fahigkeit der Vernunft: das Besondere nicht vorschnell zu
verallgemeinern, sondern angemessen einzuordnen. Hannah Arendt sah im Urteilen
den Akt, durch den der Mensch Haltung zur Welt gewinnt. Ohne Urteil bleibt
Erfahrung blolRes Geschehen; mit Urteil wird sie Teil einer inneren Ordnung.

Aus dem Urteil erwachst Verantwortung. Verantwortung ist keine Emotion und keine
formale Pflicht. Sie ist die Bereitschaft, fir das eigene Handeln und dessen Folgen
einzustehen. Jean-Paul Sartre formulierte dies radikal: Der Mensch ist verantwortlich
flir das, was er aus sich macht. Verantwortung ist damit untrennbar mit Freiheit
verbunden — nicht als Sicherheit, sondern als Zumutung.

Doch Verantwortung bleibt fragil, wenn sie nicht eingebettet ist. Hier tritt der Begriff
der Ordnung in den Vordergrund. Ordnung ist nicht Disziplin, nicht Kontrolle und
nicht dulBere Regelhaftigkeit. Ordnung ist eine Form der Welt- und Selbstauffassung,
in der der Mensch seinen Platz im Ganzen erkennt. Kants bekanntes Bild vom
gestirnten Himmel Gber mir und dem moralischen Gesetz in mir verweist genau auf

15



diese doppelte Ordnung: die dullere Welt und die innere GesetzmaRigkeit des
Menschen. Verantwortung entsteht dort, wo sich beide berihren.

Diese Einsicht wird besonders deutlich, wenn man sie literarisch betrachtet. Literatur
zeigt nicht, wie Ordnung sein sollte, sondern was geschieht, wenn sie fehlt, verzerrt
oder missverstanden wird.

Bei Thomas Mann, etwa im Zauberberg, begegnet uns eine Welt perfekter Ordnung
ohne Weltbezug. Rituale, Strukturen und Regeln erzeugen Stabilitat, aber sie
entlasten zugleich von Entscheidung und Verantwortung. Arbeit, gesellschaftlicher
Beitrag und historisches Handeln sind suspendiert. Ordnung wird zur Flucht. Mann
zeigt, dass Ordnung ohne Verantwortung zur Erstarrung flhrt — eine Parallele zu
modernen Organisationen, die perfekt organisiert sind, aber innerlich leer bleiben.

Franz Kafka fihrt diesen Gedanken ins Extrem. In ,,Der Prozess” oder ,,Das Schloss” ist
Ordnung allgegenwartig, aber niemand tragt Verantwortung. Zustandigkeiten
existieren, aber Entscheidungen verdampfen im System. Arbeit wird verrichtet, ohne
Sinnzusammenhang. Kafka beschreibt damit eine Ordnung, die den Menschen
entmindigt. Verantwortungslosigkeit entsteht hier nicht durch Chaos, sondern durch
Uberorganisation. Fiir heutige Unternehmen ist das eine prizise Warnung: Wo
Ordnung nicht durch personliche Haltung getragen wird, erzeugt sie Angst,
Schuldgefiihle und Orientierungslosigkeit.

Einen Gegenentwurf liefert Albert Camus. In ,Der Mythos des Sisyphos“ und ,,Die
Pest” entsteht Ordnung nicht aus Sicherheit, sondern aus Haltung. Arbeit ist miihsam,
wiederholend, oft sinnlos — und dennoch wird sie zum Ort der Verantwortung.
Camus’ Figuren handeln nicht, weil sie sicher sind, sondern weil sie sich verpflichtet
flhlen. Ordnung entsteht aus gemeinsam getragener Verantwortung unter
Ungewissheit. Arbeit wird hier zum moralischen Raum.

Diese literarischen Perspektiven verdichten, was sich philosophisch und
organisatorisch zeigt: Ordnung ist keine Strukturfrage, sondern eine Haltungsfrage.
Verantwortung kann nicht dort entstehen, wo Ordnung entweder zur Flucht, zur
Maschinerie oder zur blof3en Selbstinszenierung wird.

Gerade in heutigen Organisationen zeigt sich ein tiefer Bruch. Mitarbeiter
formulieren diffuse Sinnforderungen, Filhrungskrafte verlieren Orientierung,
Vorstande und Geschaftsfiihrer entfernen sich von der Lebenswirklichkeit der
Organisation. Sicherheit und Gewissheit werden gesucht, obwohl sie faktisch nicht
mehr existieren. Die eigentliche Aufgabe ware jedoch eine andere: Ordnung unter
Ungewissheit neu zu denken. Ordnung nicht als Garantie, sondern als gemeinsamer
Bezugsrahmen. Verantwortung nicht als Schutz, sondern als Bereitschaft, ohne
Sicherheiten zu handeln.

16



Fihrung erhalt hier eine neue Bedeutung. Fiihrung heil3t nicht, Antworten zu liefern,
sondern Orientierung zu ermoglichen. Nicht Kontrolle, sondern Verstandlichkeit.
Nicht Selbstsicherung, sondern Einbindung. Verantwortung wird dann nicht delegiert,
sondern vorgelebt. Arbeit wird nicht nur organisiert, sondern als Beitrag zum Ganzen
erfahrbar gemacht.

Der grol3e Bogen dieses Essays lasst sich so zusammenfassen:
e Erfahrung konfrontiert uns mit der Welt.
e Urteil ordnet diese Erfahrung.
e Ordnung gibt dem Urteil einen Zusammenhang.
e Verantwortung verbindet den Menschen mit diesem Zusammenhang.

Wo Ordnung verloren geht, verfliichtigt sich Verantwortung. Wo Verantwortung
fehlt, wird Ordnung leer. Die Herausforderung der Gegenwart besteht darin, beide
neu zu denken — nicht als Rickgriff auf alte Gewissheiten, sondern als bewusste
Entscheidung zur Einbettung des eigenen Handelns in etwas Grolieres.
Verantwortung ist dann nicht Last, sondern Form. Ordnung nicht Zwang, sondern
Sinn. Und Fihrung nicht Funktion, sondern Dienst an dieser Verbindung.

Verantwortung, Ordnung und Fiihrung unter Bedingungen der Ungewissheit

Fihrung in der Gegenwart bedeutet nicht mehr, Sicherheit zu garantieren oder
Gewissheiten zu verwalten. Die Welt der Organisationen ist von Ungewissheit,
Dynamik und widersprichlichen Erwartungen gepragt. Gerade deshalb rickt
Verantwortung als zentrale Fihrungsqualitat in den Mittelpunkt — nicht als formale
Zustandigkeit, sondern als innere Haltung.

Verantwortung beginnt dort, wo Absicherung endet. Fiihrungskrafte, die
Verantwortung ernst nehmen, versuchen nicht, jede Entscheidung zu rechtfertigen
oder jedes Risiko zu minimieren. Sie sind bereit, fir ihre Urteile einzustehen und die
Folgen ihres Handelns zu tragen. Verantwortung ist in diesem Sinn keine
Komfortzone, sondern Ausdruck innerer Klarheit.

Ordnung spielt dabei eine entscheidende Rolle. Ordnung ist nicht Kontrolle, nicht
Regelwut und nicht blirokratische Starrheit. Ordnung ist Orientierung. Sie schafft
einen Rahmen, in dem Menschen verstehen konnen, woflr sie arbeiten, welchen
Beitrag sie leisten und wie ihre Tatigkeit in ein groReres Ganzes eingebettet ist. Wo
Ordnung fehlt, wird Verantwortung diffus. Wo Ordnung nur formal existiert, verliert
Verantwortung ihre Glaubwirdigkeit.

Fihrung heildt heute, Ordnung unter Ungewissheit herzustellen. Das bedeutet,
Entscheidungen nachvollziehbar zu machen, Sinnzusammenhange sichtbar zu halten
17



und Verantwortung nicht zu delegieren, sondern vorzuleben. Fiihrungskrafte konnen
keine Sicherheit versprechen, wohl aber Verlasslichkeit im Umgang mit Unsicherheit.

Wer flhrt, tragt Verantwortung nicht nur fiir Ergebnisse, sondern fiir Menschen. Das
verlangt Menschenkenntnis, nicht Typologien. Es verlangt die Bereitschaft zuzuhoren,
ohne sich anzupassen, und zu entscheiden, ohne sich zu entziehen. Verantwortung
zeigt sich nicht im perfekten System, sondern im aufrichtigen Umgang mit
Ambivalenz.

Fir Fihrungskrafte, Vorstande und Geschaftsfliihrer ergibt sich daraus eine klare
Konsequenz: Fliihrung ist kein Privileg, sondern Dienst an Orientierung, Ordnung und
Verantwortung. Wer diesen Dienst Glbernimmt, schafft Vertrauen — nicht durch
Versprechen, sondern durch Haltung.

In einer Zeit, in der vieles moglich scheint, aber wenig verbindlich ist, wird
Verantwortung zur entscheidenden Flihrungsleistung. Sie verbindet Freiheit mit MaR,
Individualitat mit Ordnung und Entscheidung mit Konsequenz. Dort, wo Fiihrung
diese Verbindung glaubwiirdig lebt, entsteht Orientierung — fiir Organisationen, fur
Mitarbeiter und letztlich auch fir die Gesellschaft.

Autorenverzeichnis — Verantwortung, Ordnung, Fiihrung
Philosophische und literarische Bezugspunkte des Essays

Wilhelm Dilthey — Philosoph, Historiker

Erfahrung als gelebtes Leben; Grundlage fiir den Erfahrungsbegriff des Essays.

Immanuel Kant — Philosoph der Aufklarung
Ordnung, Urteilskraft und moralisches Gesetz als Voraussetzung von Verantwortung.

Hannah Arendt — Politische Philosophin
Urteilen als Haltung zur Welt; Verantwortung im 6ffentlichen und organisatorischen Handeln.

Blaise Pascal — Philosoph, Mathematiker
Spannung zwischen Vernunft und innerer Erfahrung; Verantwortung ohne Gewissheit.

Jean-Paul Sartre — Existenzialistischer Philosoph
Freiheit und Verantwortung als untrennbare Einheit.

Hans Jonas — Philosoph, Ethiker
Verantwortungsethik mit Blick auf Zukunft, Technik und Gesellschaft.

Max Weber - Soziologe
Unterscheidung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel — Philosoph
Einbettung individueller Verantwortung in geschichtliche und gesellschaftliche Ordnung.

18



Arthur Schopenhauer - Philosoph
Willensleistung als innere Kraft; Grenze des bloBen Wollens ohne Ordnung.

Thomas Mann — Schriftsteller
Ordnung ohne Verantwortung im ,Zauberberg’ — Riickzug aus Arbeit und Weltbezug.

Franz Kafka — Schriftsteller
Uberorganisation und Verantwortungslosigkeit in modernen Systemen.

Albert Camus - Schriftsteller, Philosoph
Verantwortung und Wirde im Handeln unter Ungewissheit.

Wilhelm Dilthey Immanuel Kant Hannah Arendt Blaise Pascal

-
B
L\

é %? A’ e - _ . ‘L

Jean Paul Sartre Hans Jonas Max Weber org Wil Veenellet Albert Camus

Arthur Schopenhauer Thomas Mann Franz Kafka

19



